

ا بُوَالْفُلْسَفِّ وَ الْجُدِيتُ

الدكت و كال يوسيف المحاج

آحَداسَ الذه الفلسَفة في إنجامِعة اللبَ نَانِية وَالْأَكَادَيْمَيّة اللّبُنَانِيّة

منشِورَاتُ مارمَكتبة ِالْحَيَاهُ



## ابوالفلسفية الجديت

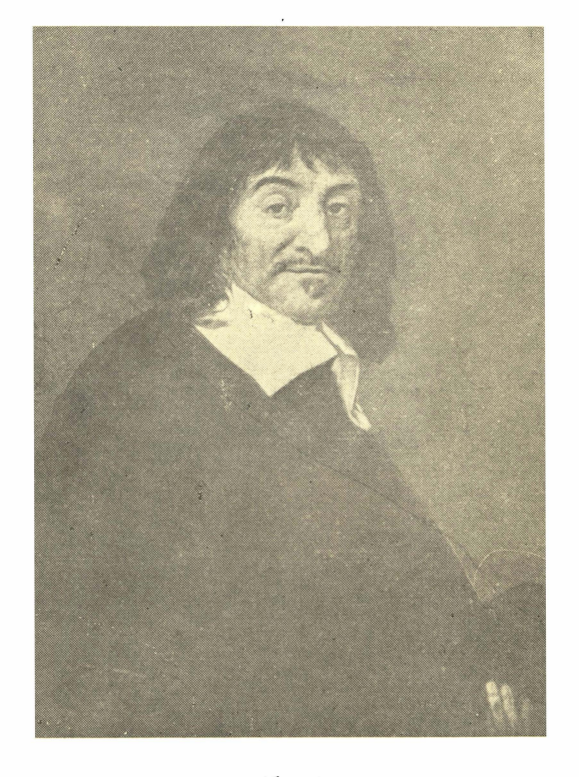
# الدُكتور **كال بُو**س**فِــا** *ك*اج

آحَداسَ الذه الفلسَفة في أَجَامِعُ قِ اللَّبُ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

منشِورَاتْ دارمَكتبة إنحيَاهْ



# التي وَلَدَيني فِكِرًا وَجِسْمًا التي وَلَدَيني فِكِرًا وَجِسْمًا اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي



رينيه ديكادت

# كلمت لا بُدّمنِها

يواجه لبنان ، اسوة بغيره من بلاد هذه الرقعة في الشرق ، حضارة غربية عملاقة ، برهنت عن إمامتها ، وفرضتها مدة ثلاثة قرون متوالية . ولا غرو ان يقف لبنان حيالها موقف الآخذ ، فالعالم كله ينسج على منوالها ، في اوقاتنا الحاضرة . ونحن لا نستطيع ان نطوي كشحنا عنها ، اذا ما اردنا مسابرة القافلة الحادية .

ولا اقصد بالغرب مساحاته الجغرافية ، واحزابه السياسية . هذا الغرب قد زال من الوجود ، او انه في سبيل الزوال . واغا اقصد تلك الحضارة الغربية ، الني نقلت العلوم الانسانية من كيف الى كم ، وقعدت المجتمع على اساس الايجاب، فجعلت الدين علاقة خاصة بين الله والانسان . هو غرب ديكارت ، وسبينوزا ، و كنط ، وهيجل ، وماركس ، وبرغسون : هو الغرب الذي علمن الله فادرك قوة الارض ، والله العلم فادرك صحة الساء . وقد نضجت هذه الحضارة ، خلال عصور وعصور ، فادرك صحة الغرب ، ثم افاضت منه على حواشيه ، فاذا بها تنساب في المعمورة كلها . هذا هو الغرب الذي اقصد ، والذي يجب ان

ولكن كيف السبيل الى الاخـذ عن هذا الغرب? هنا بيت القصد.

إمامنا طريقان: الاول ان نتصل مجرفه ، فنقلده . وقد ابتلينا زمناً طويلاً بهذا المرض ، فضربنا في اودية الضلال ، لان التقليد يفرض على الانسان ان يتنازل عن شخصيته ، ليكون مقلداً . الثاني ان نتصل معناه في بدء من حرفنا ، وهو الطريق الذي يجب ان نسلكه ، ليتيسر لنا اقتطاف غر الحضارة الغربية ، يانعاً مفيداً ، فنكون من المبدعين .

اجل، ان الحضارة الغربية لا تجدي نفعاً ، اذا كانت لا تتساوق مع ضوابطنا التاريخية ، التي كتب علينا ان نكونها اصلاً . واللغة العربية من جملة هذه الضوابط التاريخية ، التي يجب ان نقدسها ، حتى نزاول القيم العالية ، بصدق و امانة . بدون هذه اللغة ، لن يكون انا عمارات فكرية شاهقة ، نتحدى بها الزمان . فهي التي كتب عليها ان تفصح عن مجالات عقلنا ، وان تكشف عن مركزنا في المدنية بين الامم .

وهذا يعني ، في نظري ، اننا مسددون الى غربهم من شرقنا ، والا استعصت علينا حضارتهم ، وخرجنا على شرقنا عينه . فالمشكلة اذن ليست مشكلة تقليد واتباع ، بل مشكلة خلق وابداع ، لان الذي يجب ان يكون ، هو تحقيق روحه ، لا تقليد حرفه . هذا التحقيق لروح الغرب،

في كياننا ، يفرض علينا ان نكبر شأن تاريخنا ، لان الانسان لا يكون اب التاريخ ، اذا رفض ان يكون ابنه اولا .

ولا احدد التاريخ هنا بالذي كان ، فلم يعد . ليس لهذا التاريخ قدسية عندي ، والذي يتمسك به ، لا يكون غير مقلد . لكن التاريخ الذي اعنيه ، هو ما تبقى من روح الماضي لحدمة الحاضر : هو معنى الاباء والاجداد ، لا الاباء والاجداد ذواتهم ، هو العلم بمستلزمات الحاضر ، اولا . لولا هذا التاريخ ، لهلك الحاضر ، ولم يبق من الماضي شيء خالد .

¥

ولحكن لبنان لم يصن عفاف اللغة العربية ، تجاه الحضارة الغربية ، فضاعت هيبته ، وكان انه لم يعد المعلم والامام في توجيه غيره من بلاد العرب ، كما سبق له ان تمتع به زمناً يسيراً . أجل ، لقد ذهبت حرارته في الابداع ، وسكن لهمه في الانتاج ، وتنازل بذلك عن قسم وافر من استاذيته هذا واقع حال ، يجب ان لا نزيح لفتة عن اعلانه ، بجرأة وامانة ، على رؤوس الاشهاد ، والا جنحنا عن جادة الصواب ، وكان في حكمنا زيغ وانحراف .

ولكن الذي يتروى الامور ، بعين ثاقبة ، ويبحث عن سبب وهدف الحكل حالة ، أسلبية كانت ام إيجابية ، يثبت عنده ثبوت اليقين ، ان

همود لبنان تحفز مرة ثانية، وأن ما نسميه فتوراً ، أن هـ و ألا استجام، ولمامة قوى ، وتموين ، في سبيل المعركة المنتظرة ، جرياً على سنة التقدم والارتقاء ، التي هي مد وجزر في أطراد موصول .

ان هذا البلد ينطوي على الغام ستنفجر. فالذي يراقب نشاط ابنائنا، يرى بام العين الفكر الذي يتأجج في جنباتهم، ويدرك بوضوح مدى الفاعليات الكامنة في اعماقهم. ولا عجب ان يحاول لبنان النهوض من عثاره، مرة اخرى، فقد اعطى الشهادة مثنى، وثلاث، على انه الابن الشاطر في ميادين السبق، وهو لا يعجز عن ان يؤديها رباع، اذا اردنا نحن ان نعيد مجدنا السالف. ويقيني ان يومنا العامر قد اتى.

اجل ، عندنا اليوم حركة مباركة في سبيل عزتنا الفكرية : حركة خير تشير الى اننا نعي، الى ان لبنان قد شبع ادباً منسطحاً ، وصار عليه ، بعد ان تمدد في طول الكلمة وعرضها ، ان يضرب في اعماقها ، فيتفلسف ، لان الفلسفة اصدق المظاهر التي تدل بها الامة على سمو رقيها في المدنية .

ولا غرو، فالعالم رسمة عنتقل، الآن، من التصوير الى التفسير . العالم رسمة ولوع بالضرب في الثالث من ابعاد هذا الوجود، لانه ارتوى من الطول والعرض، فراح يغوس . ومن يدري ، فقد يبحث للوجود عن بعد رابع، وخامس، في مجالات الغيب. وما لنا الا ان نلقي نظرة عجلى على الشعر، والقصة، والفن، وما شاكل، لنرى كيف اصبح كل مظهر من مظاهر الحياة الاجتاعية، يتخسر بالفلسفة التي تغري الفكر، بطلب الاقصى من المعرفة . ان انسان هذا الجبل يريد ان يعرف انه بطلب الاقصى من المعرفة . ان انسان هذا الجبل يريد ان يعرف انه

يعرف. هذا هو الزخم الفلسفي ، الذي يعيد على مسامعنا قصة حواه ، عندما اكلت من تفاحة الجنة ، لتدرك منتهى المعلوم ، اذ ذاك تعرت من الجهل .

ولبنان ، ذلك الفطحل قبلا ، لا يستطيع ان يظل مكتوف اليدين، بيناغيره يكدح نحو البلاغ من خضم الحضارة الغربية التي تغيرنا. لبنان، عليه ان يفجر طاقاته ، وهي غزيرة الحمد لله . لبنان ، عليه ان يعود إلى مدرجه السني في عكاظ العقلنة ، ليسمع التاريخ نبراته العالية. لبنان ، عليه ان يتغلسف بعد التأدب . ولا اقصد بالفلسفة ، همنا ، الا الروح الفلسفية ، اي ذهاب الفكر الى الاطراف واستشراف البدايات والنهايات . هذا الفكر الذي يطارد المجهول في عقر داره ، ويتحكم بالالغاز ، قد بدأ يتفشى عندنا ، كما تفشى من قبل في الغرب . ان الذي يعان ابناءنا ، كيف يطالعون كتب الفلسفة ، ملتهمين معانيها بضراوة كاسرة ، يقف على الانتفاضة التي اخذت تعلن ذاتها عندنا في عالم الفكر الصافي . ان مضة فلسفية جبارة تحدث في صفوف شبابنا الطالع .

اقول هذا ، وانا على يقين بأن اذهان الجامعيين عندنا قدبدأت تنشط من عقالهها ، بغية الاحاطة بروائع الفلسفة الغربية. ومن هنا ثقتي الوطيدة بالشباب الجامعي ، لانه الحير الذي اكتن فيه عصير الامة ، ولانه اخذ على عانقه ان يكشف لنا عن الآفاق البعيدة التي تعدنا بالكثير من العقل. هذا الشباب الجامعي ، هو المصطفى ليضع بلا هوادة معالم جديدة في طريقنا الثقافي الصاعد . اجل ، انا مؤمن بأن لبنان الجامعي هو اللبنان المريقي الفي الذي يجب ان يكون ، هو اللبنان في انقى مظاهر اشعاعه ،

الذي يتحكم بسير الزمان فيخلد .

لقد وعى شبابنا غاية الفلسفة ، وذاق طعمها ، فاستساغها ، واخذ يستقيها من نبعها . ان شبابنا الجامعي مجمل بين جنبيه قنابل فكرية هائلة ، لا تنتظر غير النضج اللازم . وهذا يعني ، في نظري ، ان غدنا ملي البواقيت التي ستصمد على مكر الاحقاب ، فنستعيد بها الامامة الفكرية التي ضاعت من يدينا . اما كنا في الطليعة ، فاصبحنا مؤخرة القافلة ?

\*

لكن لبنان المترجم يجب ان يسبق، في الزمن، لبنان المبتكر ، لان وفي الامم الصحيح لا يقوم اولاً الا على الاقتباس. الترجمة قبل الابداع، والنقل قبل الحلق . هذا هو منطق التطور الفكري في حياة الشعوب، وهذا ما وعيناه ، منذ عشر سنين ، ثم دارت الحياة ، فاذا بهذا الوعي شائع في الحرف والكلمة . هنا يبين لنا بوضوح الدور الحطير الذي دعيت اللغة العربية الى ان تلعبه اليوم، لان اطلاعنا على الفلسفات الغربية لمن يحقق في كياننا روح المدنية الغربية ، الا اذا ترجم . لذا يجب على نخضنا ان تكون في بداءتها حركة نقل وشرح وتعليق ، والا بقينا مقلدين وضلانا عن جادة الحق. هذه النهضة ، العربية لغة ، قد اخذت ترى النور .

#

ولكن هل تتوافر المصطلحات لدينا ? هذه نفية ، كم سمعتها ، وقد رسخ في اذهان الكثيرين منا ، ان اللغة العربية فقيرة عاجزة ، ما كتب علمها ان تكون لغة حضارة واسعة .

لا اريد ان اخوض، هنا ، مجالات هذه الفكرة المزعومة الباطلة، التي هي محض افتراه . فسأعود اليها، في غير هذا المحل ، لافقأ الدّمل واكم الافواه . وانما ارغب في ان اقول كلمة وجيزة ، علنا نثائل من هذا المرض الحبيث ، فنتراجع الى البراه :

ما من لغة بشرية الا وتحمل فيها جميع الامكانات الادائية ، ضمن عبقريتها، شرط ان يريد الشعب الذي يتكلمها، ان تحقق هذه الامكانات. لا زعامة في عالم اللغات ، ولا عبودية ايضاً . لكل لغة عبقرية خاصة ، ينفذ منها الشعب الى المطلق العام ، شرط ان يتمنى ذلك ، وان يعمل في سبيله . فالقضية ، اذن ، تعود الى ما نريده نحن من رفض او قبول . اذا اردنا العربية غتية ، كان لها الغنى الذي نريد ، والا بقيت كما يدعيه اخصامها فقيرة عاجزة ، وكان اخذنا عن الغرب تقليداً فقط . علينا ، والحالة هذه ، ان نخوض المعركة ، فنعمل على تطوير اللغة العربية بتطوير عقولنا اولا ، اذ لا وجود للغة خارج الانسان. هي الانسان اصلاء وهولاغ بالضرورة .

هذا ، ولا انكر ما في التجربة ، اذا قبلنا المغامرة ، من مصاعب شائكة ، لان مسابك اللغة العربية لا تقسع الآن لجيع مقالات الفكر . ولكن هذا النقص \_ وكل لغة هي ناقصة في بده نهضتها \_ لا يبور غض طرفنا عنها ، بل بجب علينا ان نسايف من اجلها ، فنعجنها من جديد ، وندعكها طيباً ، لنجبلها على الكرم . علينا ان نزج بانفسنا في الحاجة الى التعبير الفلسفي ، بمعناه الواسع ، لان الحاجة هي التي تحدونا على الجاد الالفاظ ، مهما كانت بعيدة المنال . الالفاظ كائنات حية ، لا يخرج الى عالم النور الا من باطن الفكر ، بدافع الحاجة . ان اللغة بنت تخرج الى عالم النور الا من باطن الفكر ، بدافع الحاجة . ان اللغة بنت

الالزام ، لا تتطور الا بتطويرنا اياها . فاذا كنا لا نزج بانفسنا في مثل هذه الحاجة ، كي نشعر بالالزام الذي مجتنا على ايجاد الكلمات ، لا ارى كيف نستطيع ان نزود اللغة العربية مصطلحات ، نحسن بامس الحاجة اليها .

نعلم كلنا أن أفضل الطرق ، لمن يريد أن يتكلم لساناً غير لسانه ، يقوم على أن يعيش زمناً بين ظهر أني الشعب ، إلذي يتكلم هذا اللسان. والمقصود بذلك الاناخة الى الحاجة ، ليتمكن صاحب الامر من الالتجاء الى مزاولة اللسان الرغوبفيه ، حينئذ يتغلب على الصعوبات التي تعترض القوى البشرية . ان موقفنا اليوم ــ بشأن اللغة العربية ــ كموقف من يرغب في ان يتكلم لغة ثانية . علينا ان نزج بانفسنا في وضع يشعرنا بالحاجة ، حينئذ نبحث عن مصطلحات ، وحينئذ فقط نجدها . هذا ما حداني على ان اطلت كل لسان غير العربية. فهي لغني - الام التي ستجيز لي ان اتحكم بمدى التاريخ . هي وقف على، لا اريد سواها اداة . ومن هنا كانت هذه المحاولة الوضيعة . ويقيني انها الصدى لما يجول في أذهان الكثيرين منا .نحن على عتبة عهد جديد، هو عهد فلسفة يجب ترجمتها ا ولاً. فعسى ان يكون الله قد اسْبِ على هذه المحاولة الفلسفية الوضيعة ، في اللغة العربية، ما يمنحها رضي المنصفين من جهابذة الفكر، عندنا ، ومناصرة المشتغلين بهذه الصناعة . املى أن يكون هذا القطر أول غيث سنهمر عما قلمل.

بيروت في ٣٠ نيسان سنة ١٩٥٤

وكنتوردة ولكن في الفليفة

### تفثرير

العباقرة فئتان: فئة تجي، هذا العالم، وقد زودت غلبة على الزمان، لتكشف ما هو آت قبل أن يأتي، وتساهم في بناء المستقبل أكثر مما تصور الحاضر؛ وفئة تجيء هذا العالم، كالمرايا العاكسة، فترسم أحوال زمانها، دون أن تتجاوز أحكام العصر، الذي تعيش فيه. ولهذا لا يكون المستقبل جزءاً منها. أما الفئة الأولى، فاصحابها قلة في تاريخ الفلسفة الانسانية.

وتقوم عظمة هذه القلة ، من عباقرة الفلسفة ، على انها لم تبحث عن الحقيقة ، بقدر ما مجثت عن المنهج ، الذي يؤدي الى الحقيقة . ذلك لأنها لم تشك في الحقيقة ، التي كانت قبلة انظار الفلاسفة حميعاً ، بل كان همها الاكبر ، ان تدرب العقل على التفكير القويم ، للوصول الى الحقيقة . فالمعضلة كل المعضلة لا تنبثق ، في نظرها ، من التساؤل عما اذا كانت الحقيقة كائنة ، أو غير كائنة ، ولا من التساؤل عما اذا كان الانسان موجود ، و غير موجود . ان الحقيقة كائنة ، ما في ذلك شك ، والانسان موجود ، ما في ذلك شك ، والانسان ، هو ما في ذلك شك الو في الانسان ، هو ما في ذلك شك الو في الانسان ، هو ما في ذلك شك الو في الانسان ، هو

اثبات على طريقة مغايرة . وهل يستطيع العقل ان يشك في الحقيقة والانسان، الا بقوة من الحقيقة والانسان ذاتها? ومعنى هذا ان العقل غير قادر على ان يشك، حتى النهاية ، شكاً صارماً ، دون ان يثبت في شكه ، ليبقى هكذا في الايجاب ، والا يتهافت في قرارة ذاته ، وينهار شكه عينه . هذا الايجاب ، الذي يبقى فيه العقل ، وان شك نافياً ، هو اليقين الاكبر ، الذي لا مرية فيه ، ولا مفر منه .

لهذا لم يستطع احد ان يشك في الحقيقة والانسان شكاً مطلقاً ، لان الشك فيها يلغي ذاته ، اذا تمادى بشكه، واصبح شكاً مكرراً. من اجل هذا ، يقوم جوهر العقل على الاثبات ، اما النفي فهو طارى. اذن الحقيقة كائنة ، والانسان كائن .

ومع ذلك ، فالصراع قائم قاعد بين الانسان والحقيقة . هي تنحجب كلما وجه اليها مصابيح الفكر ، وهو يواصل بلا هوادة ، دون ان يصل الى مرفأها الامين . اجل ، ان الانسان يريدها بكل جوارحه ، وهي تغريه داغًا بالسير الحثيث . هو لا ينهض ،بعد سقطة ، الا ليعود ثانية ، وثالثة ، ورابعة ، الى سقطات اشد ، دون ان ينثني عن السعي وراءها . والفلاسفة في حدها وفي صفتها على مذاهب شتى ، فلا يجمعون على حذو واحد ، في سبيل اماطة اللئام عنها . وهكذا تصبح الفلسفة عرمة من الاراء المتضاربة ، والنزعات المتباينة ، والمذاهب المتناحرة . ان كل فيلسوف يتشبع للعقيدة ، التي مجتمعها لنفسه ، وبذلك يثير جوه الحاص .

اذن ، المعضلة ليست من الحقيقة، لانها كائنة بموجب حقيقيّتها ، ولا هي من ذات الانسان ، لانه موجود بمقتضى انسانيّته . بقي ان المعضلة كل المعضلة ، هي من شطط الانسان عن الحقيقة ، اي من جهله السبيل ، الذي يفضي به الى الحقيقة . لهذا رأى ديكارت ان البحث عن الحقيقة لا يجدي نفعاً ، لانها كائنة ، ولان الانسان على ثقة من انها كائنة ، بدليل ما في عنقه من قابلية للبحث عنها . نعم ، ان الانسان لا يبحث عن شي ولا يخامره شعور سابق بانه كائن . ولا فائدة ايضاً من البحث في قابلية الانسان للبحث عن الحقيقة ، لان الانسان باعتبار ما هو في الاصل ، يقوم على ان يخف الى البحث عنها . بقي ان البحث الناجع ، يجب ان يدور حول الفاصل القائم بين الانسان والحقيقة ، اي حول العبارة يدور حول الغاصل القائم بين الانسان والحقيقة ، اي حول العبارة ، ليست شيئاً الكفيلة بان تنقل الانسان آمناً الى الحقيقة . هذه العبارة ، ليست شيئاً الكفيلة بان تنقل الانسان آمناً الى الحقيقة . هذه العبارة ، ليست شيئاً الكفيلة بان تنقل الانسان آمناً الى الحقيقة . هذه العبارة ، ليست شيئاً النهج .

والواقع ، ان البحث عن الحقيقة ضرب من العبث ، لان المر الا يستطيع ان يبحث عنها الا بقوة منها . فلو عاد كل انسان ، الى قرارة ذاته ، يسألها عن لزوم الحقيقة ، لرآى ان الحقيقة لازمة بموجب هذا السؤال عينه . وهل نجد ادل من الانسان ذاته الى ان الحقيقة كائنة ، وان التذمر لا يعود الى الشك فيها ، بقدر ما يعود الى اختلاف الاساليب ، التى يتبناها الناس التعبير عنها ، والسير في خطاها ؟

ومن هنا عظمة ديكارت. فهو اول من شعر بان غاية الفلسفة لا تقوم على البحث عن الحقيقة ، بقدر ما تقوم على البحاد الطريقة الصالحة ، التي تؤمن لنا الوصول الى الحقيقة . اجل ، ان البحث عن الحقيقة هو طريقة فقط . ولذا كانت تحاولة كل فيلسوف عبارة عن منهج ، يختطه لنفسه ،

14

ويعتقد انه الاصلح . في هذا المقلع ضرب ديكارت قلمه ، فكان اول جبابرة الفلسفة الحديثة . وقد رفع بناء فلسفته في ستة ايام ، فكان الماً من جهة الانسان ، مثاما كان الله الذي خلق الكون في ستة ايام .



# عَضْرُ دِ كِأَرْنَتُ

#### جو عصره

عرف القرن السادس عشر بالثائر المجدد . فقد تجسمت في عباقرته روح النقد ، وبحبة الاصلاح ، وكثرت بهم الاكتشافات العلمية . وتعود الى حوادث خمس، تلك الانتفاضة التي حررت الانسان، يومذاك، من النقاليد السياسية ، والاجتاعية ، والفلسفية ، والدينية ، التي كانت تعيق سير الفكر نحو الحقيقة . هذه الحوادث الحنس ، هي :

اولاً – اكتشاف الطباعة، التي نشرت العلم بسرعة هائلة، وجعلت الثقافة، عن طريق المطالعة، مشاعاً لجميع الناس؛ فصارت العلم في متناول الافراد، يتداولونها، مهما كانت طبقتهم. ولا يخنى على احد، ان المطالعة تفتح الاذهان، وتزيد آفاق المعرفة، وتقوي زخم الارادة. وهي صفات 'تشعير الانسان بجرارة الوجود، فيصير حراً في نظرته الى الحياة.

ثانياً – سقوط القسطنطينية في ايدي الاتراك ، بما حدا الاغارقة هناك

على الهرب الى ايطاليا ، حيث بنوا مدارس عموا فيها الفلسفة ، التي اشعلت ما كاد ينطفى، من المبادى، الدائرة حول حقوق الانسان . لقد ساعد وجود اليونان ، في الغرب ، على احياء علوم الفكر ، بواسطة الاندية التي اسسوها ، والمعاهد التي اقاموها ، فتحمدت العقول للمناقشات الفكرية ، وتسابقت في مضار النظريات الفلسفية . وهي الطريقة عينها ، التي سلكها الاغارقة في القسطنطينية ، يوم كانوا يشرفون على نشاطها الفكري .

ثالثاً – اكتشاف العالم الجديد (سنة ١٤٩٢) وطريق الهند (سنة ١٤٩٨)، ما جعل الغربي يتعرف الى عالم غير عالمه ، ويسلم بوجود حقائق ، غير التي كان يؤمن بها وحدها ، ويعتقد ان سواها لم يكن ولن يكون . وهكذا انسعت رقعة الارض ، التي كان الغربي يظن انه يسكنها وحده ، فاتسعت معها شرفات عقله . اذ ذاك خف غروره ، وتزعزع ايمانه بالحقيقة المطلقة . لقد رأى ان هناك شعباً لا يجس كما يجس ، ولا يشعر كما يشعر ، ولا يفكر كما يضكر .

رابعاً - ظهور صاحب الحركة الاصلاحية ، مارتن لوثيروس ، الذي علم الناس كيف بجب عليهم ان يجادلوا ، وان يتوروا على كل حكم ، لا يسلم به العقل الصافي . لقد كان لوثيروس صاروخاً ، لا يقاظ الفكر من غطيطه ، وتحقير فلاسفة اليونان ، الذين كانوا المثل الاعلى للنفكير الصحيح . الم يكن ارسطو المعلم الاول ،

يومذاك ، يستنار باحكامه ، كأنه الكامة الفصل في البحث عن الحقيقة ? ثم جاء لوثيروس ، فحطم هذا الصنم ، وقال للناس : استندوا الى ذواتكم في التفتيش عن النور .

خامساً – عرمة من الاكتشافات العلمية ، التي كانت تزداد باطراد .
ففي هذا العصر ، عمم الجبر ، واكتشف قانون سقوط الاجسام ،
وحركة السيارات الفلكية ، ثم طبق الحساب الحوارزمي (اللوغارتمي) ، والقي النور على حقيقة الدورة الدموية . . . . الخ هذه الاكتشافات ، وكثير غيرها ، اضعفت من سيطرة الحرافات على العقل البشري ، وجعلته يرى ان الطبيعة قائمة على جبرية صارمة ، لا يمكن للخوارق العجيبة ان تتلاعب بها ، وان تستيرها في اتجاه الممكن ، او المحتبل ، او الشاذ .

\*

ان هذه الحوادث الخس ، التي ظهرت على مسرح القرن السادس عشر ، والتي تلخص لنا مجمل روح هذا القرن ، اقامت صراعاً شديداً ، بين العقل الذي يحكم وفقاً لما يقضيه المنطق السليم ، والتقليد الذي يحكم وفقاً لما يقضيه رأي الاقدمين . هذا الصراع ، هو الذي نشاهده في كل عصر ، وقد نال العقل قصب الفوز ، في القرن السادس عشر ، فكانت نهضته الجبارة ، التي ما زالت البشرية تسير في خطاها ، حتى يومنا هذا . وقد ساهم في كتابة ذلك النصر العظيم للانسانية ، ثلاثة رجال من عباقرة العلم والفلسفة ، هم : بيكون ، وغاليله ، ثم ديكارت .

- ١ لقد كان بيكون اول من نقل العلوم الطبيعية من الحكيف الى الكم، وكشف الحجب عن الطريقة الايجابية، التي نتمكن بها من ان نعرف قوانين المادة معرفة موضوعية. فهو الذي قال بضرورة الاستناد الى الملاحظة، والاختبار، والحساب؛ الا ان بيكون لم يزاول الاختبار بنفسه، فبقي نظرياً اكثر منه عملياً، ولذلك لم يكتشف.
- ٧ ولكن غالبله لم يترك هذا النقص ، في نهضة القرن السادس عشر .

  فحصر جميع نشاطاته العلمية ، في الحقل العملي ، مضفاً بذلك ، الى خزينة العلم ، عدداً كبيراً من الاكتشافات . ولذا سمي مجق و ابو العلم الاختباري » . فقد علم الناس ، كيف يمكنهم ان يدركوا حقيقة الطبيعة ، بفضل الاختبار والحساب ؛ الا انه لم يستطع ان يتفلت من قيود الواقع الهزيل ؛ من اجل هذا ، نراه محصر نفسه في نطاق علمي الرياضيات والطبيعيات ، فكان عملياً اكثر منه نظرياً . لذا لم يعط فلسفة حول الوجود .
- إما الذي قصر عنه الاثنان ، بيكون وغاليله ، وهو التوفيق بين النظري والعملي ، فقد 'خص ديكارت بشرف نحصيله ، ولذا سمي مجق ابو الفلسفة الحديثة ، ، لانه كان اول من حاول ان يضع منهجاً قوعاً ، يقي الفكر من العثار في الخطأ ، مها كان طرازه . لقد آمن ديكارت بوحدة العقل البشري ، وآمن ايضاً بقدرة هذا العقل على التحكم بالفلك الاعلى الذي هو السماء ، وبالفلك الادنى الذي هو الارض. و هكذا ، نواه يجمع بين القطبين المتناقضين ، في الظاهر :

النظر في اعالي الفكر ، والعمل في حضيض الواقع .

#### أفلاس عصره

اطل ديكارت على القرن السادس عشر ، فرآه جباراً في نضاله ، بغية الانعتاق من احكام التقليد الجامدة. لقد انفتحت عينا الانسان ، في ذلك العصر ، على مدى العلم ، فعرف ان الركون الى العقل فقط ، هو الذي يجب ان يقتاس به. في ذلك العصر ، عرف الانسان ان بداية الحقيقة ونهايتها ، في قرارة ذاته ، لا في ما قاله السابقون ، لذا لا يجوز لنا ان نزمتها في قران دون زمان ، ولا ان نكنها في مكان دون مكان . لقد طالب ذلك العصر بتركيز العقل على دكة الحكم ، فكانت ثورته المتازة .

رغم هذا ، لم يتمكن من الوصول الى غير آراء ظنية . فقد كان مفكروه يخبطون في احكامهم خبطاً عشوائياً ، ويتصرفون بالامور دون بصيرة . اجل ، كانوا ينادون بالعقل ، وكانوا يتحمسون ايضاً في مناداتهم . لكن الحاسة ( وان كانت في سبيل العقل ) اقرب الى العاطفة منها الى العقل . ومعلوم ان العاطفة لا تترك مجالاً للاستقامة في التفكير ، لانها ترمي على الفكر غباشة ابهام ، تجعل الصور غامضة ، مشوبة بالاوهام . وسبب ذلك ، انهم لم يسيروا على منهج قويم ، في تحررهم من كابوس التقاليد ، واشرافهم عتى حقائق العلم . ومن هنا المساجلات الكلامية ، التي لم تفض بهم الى شيء حاسم .

نظر ديكارت الى اعمال الناس ومشاريعهم ، في مختلف النواحي ، فلم يجد فيها ما يطمئن ضميره . لقد بانت له الاعمال باطلة ، عديمة النفع . فاعتزم على ان مجصل العلوم المنتشرة ، يومذاك ، كي يعثر على الدواء الناجع . لذا نواه ينعكف على الدرس ، بجد متواصل ، وميسل ملحاح الى اليقين الثابث ، وتمييز الحق من الباطل . درس الآداب ، واللغات ، والشعر ، والرياضيات ، والفلسفة ، واللاهوت ، الا انه لم يكد ينهي دراسته لها ، حتى ابدل رأيه . فقد وجد نفسه في ارتباك من الشكوك والاخطاء ، التي ابانت له تماماً ، انه لم يستفد من العلم ، الا الماطة اللثام شيئاً فشيئاً عن جهله .

فما هو السؤال الذي خطر ببال ديكارت ، ازاء هذا الاضطراب في الاراء، وهذه البلبلة في الاحكام ? أن السؤال الاكبر، الذي طرحه ديكارت على نفسه ، هو : الى اي شيء يعود سبب الاخطاء ، الـتي يوتكبها الناس في ارائهم واحكامهم لا اتكون هذه الاخطاء من صميم العقل البشري ، وبذلك يستحيل كل تقويم ، ام تكون صادرة عن الطريقة التي يسلكما العقل ، وبذلك يصبح التدريب مكناً ? اجل ، لم يفقد ديكارت ثقته بالعقل . فهو رياضي مطبوع ، والرياضي لا يجرؤ على الشك في العقل . لذا نواه بميل الى القول : أن الأخطاء التي يوتكبهـا الانسان في احكامه ، ليست من جوهر العقل ، ولكنها صادرة عن المنهج الذي يسلكه . ان فقدان المنهج ، هو الذي يوقع الانسان في مثل تلك الاخطاء الفاضحة. اما العقل فهو القوة الغريزية التي بها يتهيأ الانسان ، ليميز جواز الجائزات واستحالة المستحيلات، وقد وزِّع احسن توزيع بين

الناس ، اي انه كائن في كل واحد منا ، ضمن حد لا يجاوزه الى زيادة ، ولا يقصر عنه الى نقصان ، الا في الاعراض التي يتخذها . ان العقل هو القوة الوحيدة التي بها يفارق الانسان البهائم .

لكن هذا لا يعني أن الناس معصومون من الغلط . ودليلنا ألى أنهم يخطئون ، كونهم لا يجمعون على حذو واحد في الاراء ، الا انهم بتوقون ، توقأ متفقاً عليه ، الى ايجاد حق مطلق ، وهذا كاف ليجعانـــا نثق بالعقل . أن الناس مجمعون ، جوهراً ، على أن الحقيقة وأحدة ، ومختلفون عرضاً في الاخطاء التي يرتكبونها . وهذا برهان واضح على ان الخطأ لا يأتي اساساً ، من العقل ، بقدر ما يأتي من المنهج الذي نسلكه ، لنصل الى الحقيقة . أن العقل وأحد بالفطرة ، عند جميع الناس ؛ لهذا لا يمكن أن تنجم أخطاؤنا عن كون بعضا أعقل من بعض ، وأنما تنتج هن ننا نوجه افكارنا ، في سبل مختلفة ، دون ان نطالع الاشياء ذاتها . اجل ، لا يكفى ان نفكر جيداً ، لكن المهم هو ان نطبق هذا التفكير تطبيقاً حسناً . ألم نو نفوساً كبيرة ، ترتكب افظع الرذائل ، وتقوم باروع الفضائل ? لذا رأى ديكارت ان الزم الاشياء ، وابعدها فائــدة لعصره والعصور الآتية ، أن يعثر على المنهج الذي يقينا الخطأ ، ويسمح النا ، اذا سلكناه ، أن نتقدم نحو اليقين ، اكثر من الذين يوكضون على غير هدى . أن المنهج هو الذي يساعد العقل على أن يعقل ، ما يجب عقله ، بوضوح وتمييز ، بغية الوصول الى الحقيقة ، والا بطل عقله ان كون اكبدأ.

## متطفات مع ماقساله ديكارت

#### ١ - في أن العقل وأحد ، من حيث الجوهر ، عند جميع الناس

« ان الذوق السليم (١) هو اعدل الاشياء التي وزعت في العالم .

« فكل واحد يعتقد انه اوني منه الكفاية ، حتى ان الذين يصعب جداً

« ارضاؤهم بسواه ، لا يرغبون عادة في ان يتحلوا به ، اكثر بما اعطي

« لهم . وهذا لا يعني انهم معصومون من الغلط . لكنه الدليل الى ان

« ملكة الحكم بضبط ، او تمييز الحق من الباطل – وهي القوة التي يطلق

« عليها حقاً اسم الذوق السليم ، او العقل – متساوية بين جميع الناس ،

« وهكذا فان اختلاف الآراء لا ينجم عن ان بعضنا اعقل من بعض ،

« لكنه يأتي من اننا نسوق افكر جيداً ، واغا المهم هو ان نطبق هذا

« متغايرة ؛ اذ لا يكفي ان نفكر جيداً ، واغا المهم هو ان نطبق هذا

« الفكر تطبيقاً حسناً . فاكبر الانفس خليقة بان ترتكب افظع الرذائل ،

« كما هي خليقة ايضاً بأن تقوم باجمل الفضائل . ان الذين يسيرون ببط ، كلي ،

<sup>(1)</sup> Le bon sens (1) اي المقال .

« يستطيعون أن يتقدموا أكثر بكثير ، أذا سلكوا الطريق القويم ، « من الذين يو كضون ، ولا يصيبهم من هذا الركض غير الابتعاد عنه . « اما انا فلم ادّ ع قط ان عقلي هو اكمل من عقول عامة البشر ، بل ﴿ غَالْبًا مَا تَمْنِيتَ انْ يَكُونَ لِي ، مَا لَبْعَضُ النَّاسُ مِنْ سَرَعَةَ الفِّكُرِ ، او « من جلاء المخيلة وتميزها ، او من سعة الذاكرة وحضورهــا . وانا لا « اعرف مزايا الاها ، تساعد على كمال النفس ، لانني اميل الى الاعتقاد « ان العقل ، او الحس ـ ما دام هو الشيء الوحيد الذي يصيرنا بشر آ ، ﴿ وَبِمِيزِنَا عَنِ الْحِيْوِانَاتِ ــ مُوجُودُ بِتَامِهُ فِي كُلُّ وَاحْـَدُ مِنَا ، مُتَبِعًا فِي « ذلك الرأي الشائع بين الفلاسفة ، الذين يقولون أنه لا زيادة و لا نقصان. « الا في الاعراض ، لا في صور افراد النوع الواحد ، او طبائعهم . » ٧ - في أن المنهج بكسب خوالاً أخلاقية أهمها: التواضع ومعرفة الانسان نفسه .

ولكنني اجرؤ على القول: انني كنت سعيداً جداً لوجدان نفسي ، منذ سني الحداثة ، في طرق قادتني الى مطالعات وحكم الفت منهجاً ، ويبدو لي انني استطيع اتخاذه وسيلة لزيادة معرفتي، تدريجياً ، وللارتقاء وبها شيئاً فشيئاً الى اعلى درجة ، يمكنني من بلوغها عقلي الضعيف ، مدى وحياتي القصير . فقد جنيت بهذا المنهج من الثمرات ، ما جعلني احاول وداغاً ، في الاحكام التي اطلقتها على نفسي ، ان اميل الى جهة الحذر و اكثر من جهة الغرور . ولما نظرت بعين الفيلسوف الى مختلف اعمال والناس ومشاريعهم ، لم اجد فيها عملاً لا يكاد يظهر لي باطالا وعديم و النفع ، فأورثني ذلك رضى بالغاً عن التقدم ،الذي ارى اني احرزته في .

« البحث عن الحقيقة ، وجعلني اعقد على المستقبل آمالاً تخولني القول : « اذا كان من مشاغل الناس ، من حبث هم بشر ، عمل ثابت الصلاح « والخطورة ، فهو العمل الذي اخترته . »

« ولكن ، ربما كنت محدوعاً ، وربما كان ما ظننته ذهباً وماساً ، هو وقليل من النحاس والزجاج ؛ فانا اعلم كم نحن عرضة للخطأ في الامور « التي تمسنا ، وكم يجب ان نشتبه في احكام اصدقائنا ، عندما تكون في « مصلحتنا . لكنه ، يطيب لي ان ابين في هذه المقالة ، ما هي الطرق التي « سلكتها ، وان اصدر فيها حياتي كانما هي لوحة ، حتى يتمكن كل « انسان من ان يبدي رأيه فيها، ويكون اطلاعي على آراه الناس ، وما « يصل الي من صداها العام ، وسيلة جديدة لتعليمي ، اضيفها الى « الوسائل التي تعودت ان استخدمها . »

« وهكذا ، ليس غرضي ان افرض هذا الطريقة التي يجب على كل « انسان ان يتبعها ، ليحسن قبادة عقله ، وانما غرضي ان ابين على اي « وجه حاولت ان اقرر عقلي . ان الذين يتدخلون لاسداء النصائح ، « يجب ان يعتبروا انفسهم احذق من الذين يسدونها اليهم ، واذا قصروا في « اقل الامور ، كانوا يستحقون اللوم . ولكن ، لما كان غرضي من كتابة « هذه المقالة ان يكون تاريخاً – وقصة اذا شئت ،قد يجد الناس فيها ، « من بين الامثلة التي يمكنهم احتذاؤها ، امثلة كثيرة اخرى يحق لهم ان لا « يتقيدوا بها – فأني اؤمل ان تنفع هذه المقالة بعض الناس ، دون ان « تكون ضارة باحد ، وان يرضى الجميع عن صراحتي .

٣ - في ان العاوم ، التي تلقنها ديكارت لم تحرره من الشكوك والاخطاء .

﴿ غذيت بالآداب منذ طفولتي . ولما كنت قد ايقنت أنه يمكننا بها « ان نكتسب معرفة ، واضحة يقينية ، بكل ما هو نافع في الحياة ، فقد ﴿ رَغَبْتُنِي فِي تَعْلَمُهَا . وَلَكُنَّنِي ، لَمْ أَكُدُ أَنْهِي هَذْهُ الْمُرْحَلَّةُ مِنْ الدَّرَاسَةِ – و وهي المرحلة التي جرت العادة ان يرفع في نهايتها الى مرتبة العلماء --رحتى غيرت رأبي تماماً . ذلك ، لاني وجدتني في ارتباك من الشكوك ﴿ وَالْاخْطَاءُ ءُظُهُرُ لِي مَعْهَا انْنِي لَمْ افْدُ مِنْ مُحَاوِلْتِي النَّعْلَمِ ،الا الكشفُسْيئاً و فشيئاً عن جهالتي . على اني كنت في اشهر مدارس الغرب ، حيث يظن ﴿ انه لا يوجد غير العلماء ؛ هذا اذا كان على وجه الارض عالم في مكان و ما . تعلمت في هذه المدرسة كل ما يتعلم الاخرون ، حتى انني لم اقدع. ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْلُمُونَنَا آيَاهُ ، فَتَصَفَّحَتَ كُلُّ مَا وَقَعْ فِي يَدِي مِن كَتَبِالْعَلُومُ، و التي كانوا يمتبرونها اعجب العلوم (١) واندرها . ومع ذلك ، كنت ﴿ اعرف مَا كَانُوا يُحْكُمُونَ عَلَى بِهُ ، فَمَا رَأْيَتُهُمْ قَطُّ وَضَعُونِي فِي مَنْزَلَةً ، « دون منزلة رفاقي ، مع ان بعضهم كان يتهيأ لمناصب اساتذتنا . ﴿ وَاخْيُرًا كَانَ نَجْيِلُ الِّي ﴾ ان عصرنا لم يكن أقل ازدهــارًا ﴿ وَخَصِباً بِالْعَقُولُ الْمُنتَجِّةُ ، مَن أَي عَصَرَ مَن الْعَصُورُ الْمَاضِيةَ . فَخُولْنِي وهذا الامر ، أن أكون حراً في الحكم علىجميع النياس ، بالقياس الى «نفسى ، واعتقد انه لا يوجد في العالم مذهب يحقق ما منيت به من قبل »

القسم الاول من كتاب «مقالة في المنهج»

Sciences occultes (1)

اليوم الأول في المتنج

ولكن كيف نهج ديكارت في وضعه المنهج ?

لم يكن نهج ديكارت اعتباطياً ، كما يتبادر الذهن . لقداستعرض كل علوم عصره ، واحداً واحداً ، حتى ادى به المطاف الى العلم الامثل، الذي كان يبحث عنه . فما هو هذا العلم ، الذي شاد عليه أسس منهجه ? ١ - ايكون الآداب ؟ اولع ديكارت بالآداب كثيرا ، منه طفولته ، وامعن في درسها ، يوم كان طالباً ، حتى اقتنع بانها قادرة على إن تكسبه معرفة ، يقينية ، بكل منافع الحياة . اقر بانها توقظ الفكر ، وتساعده على الارتفاع باحكامه . فقراءة الكتب الادبية ، الجيدة ،هي عِنْزَلَة مِحَادِثُهُ مِع مؤلفيها ، الذين يكشفون لنا عن احسن افكارهم . ولكن ما عتم ديكارت أن هجر الآداب من شور ، وبلاغة ، وقصص ، ولغات ، لانها اقرب الى ان تكون موهبة في النفس ، والموهبة ليست غرة من غرات الدرس. أن اليقين الذي يبحث عنه ديكارت ، يجب ان يكون أعدل الامور ، الموزعة بين جميع الناس ؛ اضف الى ذلك ، ان الآداب ، كالقصص مثلًا ، تحدونا على ان نتخبل امكان ما ليس

\*\*

مكنا ان يحدث ، فنغالي ونبالغ في الخطورة ،كي نجعل الحوادث اجدر بان تقرأ . وهكذا نبدل قيم الاشياء ، ونفسدها بخيالاتنا .

٧ - ايكون اللاهوت ? قال ديكارت في القسم الاول ، من مقالته في المنهج ، ما يلي : « كنت اجن عاومنا اللاهوتية ، و اطمع في «الجنة كاي انسان آخر . لكن، عندما علمت ، علماً مؤكداً ، ان طريقها « مفتوح لاجهل الناس ، كما هو مفتوح لاعلمهم ، وأن الحقائق المنزلة « التي تقود الي الجنة ، هي فوق عقوانبا ، لم اجرؤ على ان اخضعها الى « استدلال عقلي الضعيف ؛ ورأيت ان محاولة امتحانها بنجاح ، تحتــاج « الى ان يمد الانسان بعون خارق للعادة ، والى ان يكون فوق مرتبة « البشر ». لهذا نرى ديكارت يشيح بوجهه عن اللاهوت . والواقع ان اللاهوت ، وهو يدور حول معضلة الله ، لا يمكن البحث فيه باستدلال عقلي ، والارتكاز عليه في سبيل أيجاد المنهج العام ، الذي يجب أن يقتاس به . لكل شعب دينه ، ولكل شعب اذن لاهوته . لذا لا نستطيع ان نعتمد عليه ، لانه نسبي كباقي العلوم الظنية ، والنسبي في مثل هذه الحال ، لا يفضي بنا الى اليقين العام .

- س - ايكون الفلسفة ? لقد زاول ديكارت الفلسفة ، كما زاوله الفضل العقلاء في العصور الماضية . ولكنها لم تكشف له عن حقائق لا جدل فيها . فلما لاحظ ، ان للفلاسفة في المعضلة الواحدة آراء متضاربة ، لا يكون الحق الا في واحد منها ، حكم ببطلانها ، ثم ارتد عنها . والواقع ان علماء الفلسفة ، لم يصلوا الى شيء يقيني في بحوثهم عن الحقيقة . فلكل نظامه ، ولكل مسلكه ، ولكل مذهبه ، الامرالذي مجدو على الاعتقاد،

ان ما يقولونه وهم وضباب . لذا ينيه الدارس ، في تاريخ الفلسفة ، بين النظريات المختلفة ، ويبعد اكثر فاكثر عن محور الحقيقة ، كلما غاص على جواهرها ، في بطون التاريخ ؛ ومن هنا شك البعض في الحقيقة ، والتزامهم عدم طلبها ، لانها غير كائنة . وهو الشيء الذي اصاب ديكارت ، عندما اراد ان يتخذ الفلسفة طريقاً الى اليقين الاكبر . الا انه لم يقنط منها قاماً ، بل رأى ان المنهج ، الذي سار عليه مفكرو الفلسفة ، لبناء قنطرة الحقيقة على اسس وطيدة ، هو سبب الاختلاف بين النظريات .

+ -ايكون الرياضيات ? نعم ، لقد اعجب ديكارت بها ، الى حد بعيد ، لانها ترتكز على البداهة ، والوضوح ، والتمييز. الناس لم يجمعوا على المسائل الرياضية ؛ ان اراءهم لا تتناحر على عتبتها . وهذا يعني انها ثابتة عبر الزمان ، لا تقبل الجـدل . ولكن هاله أن يرى فـائدة الرياضيات تنحصر في الصناعة فقط . لقد عجب كل العجب ، كيف تكون اسسها ثابتة ، ومتينة ، الى هذا الحد ، ولا يشاد عليها بناء اسمى من بناء الصناعات . اننا نزاول الرياضيات ، في سبيل حل عقد الحياة العملية فقط . ولكن الواجب يقضى علينا ، نظراً لمتانة اسسها وثبات منهجها ، أن نوسع نطاقها إلى أبعد من الارقام والاعداد والأشكال ، لنكون لنا بروحها مقياساً يضيء طريةنا نحو الحقيقة . وليس في هـذا التمول شيء من الغلو ، لان العقل البشري واحد ، جوهرا ، مهما اختلفت المواضيع التي يبحث فيها .

وهذا يعني ان العقل لا يتبدل بتبدل المسلك الذي ينهجه ، بل ترافقه هذه الوحدة في جميع النواحي التي يتخذها . فاذا استطاع العقل البشري ان يدرك اليقين ، في علم من العلوم ، هو الرياضيات ، قدو ايضاً على ان يدرك اليقين ، في باقي العلوم ، لانه وحدة لا تتجزأ . ايضاً على ان جذور العقل البشري واحدة ، كيفها اتجه . فاذا تمكن هذا العقل من ان يقتنص المعلوم ، في علم الرياضيات ، تمكن ايضاً من ان يحيط علماً بالمجهول ، في باقي العلوم ، مهما كانت مادتها ؛ اذن يجب علينا ، والحالة هذه ، ان نأخذ روح الرياضيات ، لا الرياضيات ذاتها ، الساساً للعمل في الفلسفة . هذه هي الحقيقة ، التي حرص ديكارت كل الحرص ، على اظهارها بجلاء الى العصور التابعة .

قال في القسم الثاني من مقالته : « ان هذه السلاسل الطويلة ، من والحجج البسيطة والسهلة ، التي تعود علماء الهندسة استعالها ، للوصول والى اصعب البراهين لديهم ، اتاحت لي ان انخيل كون جميع الاشياء ، والتي يمكن ان تقع في متناول المعرفة الانسانية ، تتعاقب على صورة واحدة ؛ فاذا رفض المرء ان يقبل على انه حق ، ما ليس منها بحق ، وحافظ دائماً على الترتيب اللازم ، لاستنتاج بعضها من بعض ، لا يجد وبين تلك الاشياء ، بعيداً لا يمكن ادراكه ، ولا خفياً لا يستطاع وكشفه . ولم اصادف كبير عناء في البحث عن الامور ، التي يجب والابتداء بها ، لانني كنت اعرف من قبل ، ان الابتداء يكون بابسط والمشياء واسهلها معرفة . ولما رأيت ، ان بين الذين مجتوا من قبل عن « الحقيقة في العلوم ، لم يستطع احد غير الرياضيين ، ان بهتدي الى بعض « الحقيقة في العلوم ، لم يستطع احد غير الرياضيين ، ان بهتدي الى بعض

البراهين، اي الحجج اليقينية البديهية، لم اشك ابدآ في انذلك لم يتيسر
 لم ، الا عن طريق الامور التي عالجوها ، ولم اؤمل منها اي فائدة
 اخرى ، سوى تعويد عقلي ان يؤلف الحقائق البديهية ، وان ينبذ
 الحجج الباطلة »

قد يخيل للقارى، أن ديكارت لم يترك شيئاً من علوم الرياضيات ، بل قبل على علاته ما كان معروفاً ، يومذاك ، من المنطق والجبر والهندسة . والحقيقة أن ديكارت قد شذب منها الشيء الكثير ، قبل أن يقتاس بها . فالمنطق الصوري ، مثلاً ، يعيننا على أن نشرح لفيرنا من الناس ما نعرفه ، ولكنه لا يعيننا على أن نكشف المجهول ، لذلك ، لا يجدي نفعاً هذا المنطق ، الذي يدور في حلقة مفرغة . أن شرح المعلوم لا يعيننا على معرفة المجهول .

اما الجبر والهندسة ، فانها يحتويان على امور بجردة كل التجريد :
الهندسة مقصورة على ملاحظة الاشكال ، وهو امر لا بمرن الذهن، دون
ان يتعب الحيال ؛ والجبر مقصور على الارقام والاعداد ، وهو امر يجعل
منه علماً غامضاً يشوش العقل . لهذا نراه يغربل ، وقد اعتقد ان هذه
العلوم ستمده بشيء من العون للوصول الى غايته ، شرط ان يشيح
يوجهه عن شكلها ، ليأخذ جوهرها فقط ، اي دوحها ، ويبني فوق
يوجه عن شكلها ، ليأخذ جوهرها فقط ، تكون الاساس الاكبر للعلوم
الانسانية كلها . ومن هنا بحثه عن طريقة ، تجمع بين مزايا المنطق والجبر
والهندسة ، وتكون خالية من عيوبها . وقد حرص ديكارت ، كل
الحرص ، على ان لا تكون طريقته ذات قواعد كثيرة ، لان كثرة

القواعد ، لا نهى. غير السبل الى الضلال .

قال في القسم الثاني من مقالته: «تكون الدولة احسن نظاماً » «عندما يقل عدد قوانينها » اذ ذاك مجافظ الناس على مراعاتها باحكام » «وهكذا رأيت انه ، عوضاً من هذا العدد الكبير من القواعد ، التي «يتألف منها المنطق ، يكنني ان اكتفي بالقواعد الاربع الآتية ، شريطة ان آخذ عزماً صادفاً ، ثابتاً ، على ان لا اخل مرة واحدة «بمراعاتها ».



القاعدة الاولى ( ان لا اقبل مطلقاً شيئاً على انه حق ، ما لم يتبين بالبداهة انه كذلك؛ اي ان اعنى بتجنب التسرع والتشبث باراء سابقة . وان لا آخذ من احكامي الا ما يتمثله عقلي بوضوح تام ، وتمييز كامل ، بحيث لا يعود لدي مجال للشك فيه ) ان هذه القاعدة تشتمل على مبدأين اساسيين ، هما : نبذ سلطة الماضي كاضي ، والمناداة بمعيار البداهة . نبذ سلطة الماضي . قطع ديكارت كل صلة بينه وبين الفلسفة نبذ سلطة الماضي . قطع ديكارت كل صلة بينه وبين الفلسفة

نبذ سلطة الماضي. قطع ديكارت كل صلة بينه وبين الفلسفة التقليدية ، الاغريقية ، التي قدسها القرن الوسيط ، ورفع مفكريها الى مصاف الانبياء ، بل الالهة ، فاذا بسقراط الحكيم الاكبر ، وبافلاطون الالهي الاعظم ، وبارسطو المعلم الاول ، واذا عما قاله هؤلاء الثلاثة كأنه الكلمة الفصل . اما ديكارت فلم يرد ان يرجع الى الماضي في مجثه عن الحقيقة ، ليسير في خطى اشخاص . الحقيقة ليست محاجة الى انسان ، تعتمد عليه ، لتكون حقيقة . الحقيقة تحق في بدء من ذاتها ، وكل انسان ، حق هو في بدء من الحقيقة .

هل يستطيع ارسطو ، عيناً ، ان يقنع غيره ? ان ارسطو لم يقنع ، من حيث انه ارسطو ، ولكن الكلام الحق الذي فاه به ، هو الذي افنع . وهذا يعني ان الانسان لا يقنع ، اذا كان كلامه غير مقنع ، فاذا اردنا ان غيز الحق من الباطل ، وجب علينا ان لا نسير في خطى اشخاص ، الا بمقدار ما يحمل كلامهم من صفة البداهة والوضوح والتمييز . لهذا نرى ديكارت يطلق نفسه ، من جميع الاراء التي جاءته من الماضي ، اذ لا بد لمن يريد الحقيقة ان يبدأ كل شيء من اسس جديدة .

وحري بالاشارة ، في هذا الجال ، الى ان ديكارت لم يرفض الفلسفة التقليدية رفضاً اعتباطياً. فقد ظن البعض ان رفضه للماضي، صادر عن جهله للفلسفة التقليدية . ولكن الادلة كثيرة في مؤلفاته ، التي تثبت لنا انه عرف الفلسفة الاغريقية، معرفة صحيحة، فلم يغفل ما جاء في بطون كتبها . الا ان فهمه للماضي ، ككل فهم حق ، كان على اساس التراث لا التقليد .

ان المحافظة على التقليد ، اي على حرفية الماضي ، استعباد فاضح يهبط بالانسان الى دونية الحيوان والجاد ؛ ولا عجب ، فالتقليد يفرض على المقلد ان يتنازل عن دانيته ، ليتمكن من ان يقلد . اما التراث فيقوم على ان نقتاس بروح الماضي ، لا بحرفه . وهل نعرف للماضي عظمة الا بكونه حاضراً ، قد ثار على ماض قبله ، فكان حراً في خلقه ، وخلاقاً في حريته ? لهذا كان احترامنا للتراث ، يقضي بان نثور على التقليد، فيصبح الانسان حراً ، ومسؤولاً في حريته .

هذا هو الشيء ، الذي حدا ديكارت على ان يطاب الحقيقة في بدء من ذاته ، لا في بدء من غيره . فقد اراد ان يكون ذاته ، لا ذات

غيره في مجنه عن الحقيقة ، ليغدو المسؤول عن ذاته . لكن مثل هـذا المطلب عمل شاق للغاية . وقد شعر ديكارت بان شيئاً من الكسل يسوقه ، دون ان يعي ذلك ، الى مجاري حياته المألوفة . قال في آخر التأمل الاول: «ومثلي في هذا ، كمثل عبد ينعم في المنام مجرية موهومة ، هحتى اذا ما بدأ يفطن الى ان حريته تلك ، ان هي الا اضغات احلام ، «خاف ان يصحو من نومه ، فراح يمالى وهذه الاوهام اللذيذة ، كي «يطول امد انخداعه بها . كذلك حالي : فانا انساق من تلقاء نفسي ، «ودون وعي مني ، الى تيار ارائي القديمة ، واحاذر ان اصحو من غفوتي «هذه ، خشية ان اجد البقظة الشاقة ، التي تعقب هـذه الراحة الهادئة ، «غير كافية لتبديد الظلمات الناشئه من الصعوبات التي اثيرت هنا »

وقد اعطانا ديكارت ، ايضاً ، الاسباب الثلاثة التي دعته الى رفض اقوال السابقين ، وعدم التنقيب كثيراً في بطون التاريخ . هذه الاسباب الثلاثة هي :

اولاً – ان الالتجاء الى اقوال السابقين ، في بجنا عن الحقيقة ، مدعاة للشطط عن الحقيقة . ذلك ، لان الافكار التي خطرت ببال العقل البشري ، منذ ان سوي عقلاً – وقد قالت الانسانية كل ما خطر ببالها من حقائق ازلية – لاقت من يؤيدها ومن يرفضها خلال الاجيال . فالى اية فئة نعطي ثقتنا ، وكل فئة تدعم آراءها بالحجج الثابتة ? ان القضية هنا ليست قضية تصويت ، او كم ، لان الحقائق الازلية لا تقوم صحتها على ان عدداً اكبر من الناس ، قد صرح بها . قال في القسم الثاني من مقالته : د ان

« كثرة الاصوات ليست دليلا ذا قيمة على الحقائق التي يصعب و كشفها بعض الصعوبة ، لانه من الاقرب الى الاحتمال ان عجدها رجل ، من ان يجدها شعب باسره ؛ لذلك كله لم استطع و ان اختار رجلا تفضل آراؤه على آراء الآخرين ، ووجدتني و مضطراً الى ان اتولى توجيه نفسي بنفسي . »

ثانياً - ان حياة الانسان قصيرة المدى ، لا تحيز له هذا الترف البحثى . فهو لا يأتي الدنيا الا مرة واحدة ، لا تكفى لينقب في كل ما الف قبله . هذا ، عدا عن القول ان مطاليب الحياة اليومية ملحة جداً ، لا تترك لنا الجال للتفتيش عن جوهر كل ما هو كائن على وجه البسيطة . فاذا اراد الانسان ان يبحث عن الحقيقة ، في اقوال الفلاسفة الاقدمين ، ورغب في ان يلم بكل المعارف التي سبقته ، اصابه الجنون ، بلا ريب ، لانه يسلك منهجاً لا يفضي به الا الى الشك في كل امر ، اي الى شيء لا يجديه نفعاً في حياته اليومية . كما ان الانسان لا مجتاج الى ان يتعلم حميع لغات الارض ، ليتمكن من أن يتكلم ، هكذا لا مجتباج أيضاً إلى التقليد، والتنقيب الزائد، ليعرف كيف يجب عليه أن يسلك. ثالثاً – ليست الحقيقة وقفاً على احد دون سواه . الحقيقة في متناول كل الناس . لهذا لا نحتاج الى ان نعتمد على غيرنا ، حتى ندركها ، لانها فينا ، ولانها تبرز بين الفينة والفينة بطريقة عفوية . فما علينا الا أن نتعهد بذورها فينا ، بالعقل السليم ، لتنمو صالحة ، والتضعنا على الصراط المستقيم ؟ أذ لا بد للانسان من أن ينتزع

الحقيقة من فكره دفعة، ليسويها بميزان عقله ، ويكون مسؤولاً عنها . ان الرجوع كثيراً الى اراء الآخرين ، في الماضي ، لا يفيد كبير افادة ، لانه ليس من المعقول ان يطلع الانسان على كل ما جاء في اقوال الغابرين .

المناداة بعيار البداهة. من الطبيعي ان بحدث هذا النوع من التفكير ، عند ديكارت ، تبرماً بالقيد ونحللاً من صفده . ولكن باذا يقتاس الآن ، بعد ان هجر تقاليد الماضي ? ابن يضع نقطة الارتكاز للتي يجب عليه ان يستند اليها ، في انطلاقه نحو الحقيقة ? هذا ما يبينه لنا ديكارت ، في المبدأ الثاني من قاعدته الاولى ، وقد عرف ان الانسان بحاجة دائماً الى نقطة ابتداء ، في اول كل عمل يقوم به . هذه النقطة الابتدائية هي البداهة .

الا انه قد حرص كثيراً ، على ان يزودنا نصيحتين لازمتين ، قبل المضي في هذا المسلك الوعر . هاتان النصيحتان هما : اجتناب التسرع ، وعدم التشبث بآراء سابقة . ذلك ، لان التسرع دليل الى ان ذهننا لم يصل بعد الى البداهة التامة ، ولان التشبث بالآراء السابقة دليل الى اننا عبيد ما تلقيناه من الماضي، بدون تدبير ودراية . ان اجتناب التسرع ، وعدم التشبث باراء سابقة ، يقياننا من الشطط عن جادة الحق .

وبعد ، ما هي نقطة الارتكاز ، التي يجب على الانسان ان يستند اليها ، في انطلاقه نحو الحقيقة ? قلنا ان هذه النقطة الارتكازية ، هي البداهة . وقد حددها ديكارت بانها تحاك مباشر مع ما ندركه ، وهي على ثلاثة انواع : بداهة الحسيات ، وبداهة الحياليات ، وبداهة

العقليات . لكن البداهة التي عناها ديكارت ، في القاعدة الاولى ، هي بداهة العقليات ، فقط ، لأن هذه البديهيات ، وان اتحدت في المباشرية ، فانها تتايز في القيمة، من حيث اقترابها او ابتعادها عن اليقين .

ان بداهة الحسيات تتغير ؛ من اجل هذا لا تصلح الى ان تقودنا نحو الحقيقة ، اذ الحقيقة ثابتة لا تتغير . هذه البداهة عمت بصلة وثيقة الى الجسم ، والجسم خاضع للتبدل ، اما بداهة الحياليات ، فانها تخدع الانسان ، كما هي الحالة في بداهة الحسيات ، لانها صادرة هي ايضاً عن الجسم . ولا بد لنا من الوقوف بعض الشيء ، هنا ، على الفارق الذي القام ديكارت بين التخيل والتعقل .

ان التخيل ملكة في النفس تتجه نحو الاشياء المادية ، وان التعقــل ملكة في النفس تتجه نحو الافكار المجردة . فحين نتخيل مثلثاً مــا ، لا يقتصر الامر هنا على أن نتعقل هذا الشكل، كحجم محاط بثلاثة أضلاع، فحسب ، ولكننا نضيف الى هذا التعقل نشاطاً نفسياً آخر ، هـو· التخيل الذي يرينا الاضلاع الثلاثة ، كانها ماثلة امام عيوننا . أن التخيل معاينة ، اي ان النفس تلتفت بالتخيل الى الجسم والمادة ، لتعاين فيهما شيئاً يتفق مع الفكرة التي تكونها في ذاتها . ولكن ، حين نفكر بشكل ذي الف ضلع، فاننا نتعقل هذا الشكل الهندسي بالسهولة عينها، التي تعقلنا بها المثلث المحاط بالإضلاع الثلاثة . الا اننا عاجزون عن ان نتخيل هذا الشكل الالفي ، كما نتخيل المثلث ، اي اننا لا نستطيع ان نتمثل الالف ضلع حاضرة امام عيوننا . وهذا يعني انسا لا ندرك الخياليات ، الا في اشكال مكانية ، معينة ، وأننا ندرك العقليات مجردة

عن كل شكل مكاني . في التخيل تعطى الذهنيات صوراً مادية ، و في التعقل تلتفت النفس الى ذاتها ، لتنظر مباشرة في ما تفكر به . ان التخيل ناتج اذن عن اتصال النفس بالجسم ، وعن الاثر الذي يحدثه هذا الجسم في النفس. اما التعقل فهو حركة في النفس خالصة ، لا علاقة لها بالجسم؛ ومعنى هذا أن التخيل ليس وأجب وجود لماهية النفس ، لانه يستنهد الى شيء يختلف عن النفس . فإذا افترضنا أن التخيل غير كائن لدى. الانسان ، لا نكون قد افسدنا حاله ، او غيرنا شيئًا فيه ، بـل يبقى. الانسان داغاً عين ما هو . ان النفس قادرة على ان تكون بدون احساس وتخيل ، ولكنها عاجزة عن ان تكون بدون تعقل ، لأن جوهرها منحصر في أنها شيء يتعقل . هي جوهر عاقـل : فالبداهـة. العقلية كشف باطني في الذهن ، او ، اذا شئت ، ادراك مباشر في. العقل ، بلغ من القوة درجة لا يقبل معه الشك مطلقاً . هذا الادراك المباشر في التعقل، هو نور فطري حال في كل نفس بشرية . به نكتسب المعارف، التي نريد أن نستشرفها ، وهو يستمد جوهره من النفس ذاتها ، لذا كان في متناول الجميع . لقد وزع توزيعاً عادلاً على الناس كلهم ، بل. هو اعدل الاشياء الموزعة .

وللبداهة صفتان: الوضوح والتمييز. الواضح هو الفكرة الحاضرة في نفس واعية ،هو الفكرة التي تدركها النفس المنتبهة ادراكاً مباشراً، حبن تكون الفكرة ماثلة للذهن، كما نرى الاشياء واضحة امامنا عندما نفتح العين ، وتكون مهيأة لان تنظر. واما المتميز فهو الفكرة التي تشتمل على جميع عناصرها اللازمة ، كي لا تحتوي في ذاتها الا على مما

يكو"نها جوهراً ، مفترقة بذلك عن سواها من الافكار .

ان الوضوح ارتباط بين النفس المدركة والشيء المدرك : هو ارتباط نائج عن ضرورة ثابتة ، لا يمكن ان تتخلى النفس عنه . الوضوح يشد النفس المدركة الى الشيء المدرك، لكنه لا يفرق بين الشيء المدرك وغيره من الاشياء. هنا يتدخل التمييز ،ليخلع على الشيء المدرك اطاره الحاص ، فاصلا اياه عن سواه من الاشياء. لنضرب ، في سبيل ذلك ،مثل الرجل الذي يشعر بالم شديد. أن هذا الرجل المتألم مشدود الى ألمه ، برباط مباشر بلغ من القرابة مبلغاً ، لا يحتاج بعده الى دليـل على انه يتألم . لكن هذا الوضوح ، في الشعور بالالم ، لا يكفى ليجعل الرجل على بينة من السبب الذي يؤلمه ، فيتمكن من اطلاق حكم صحيح على طبيعة هذا الالم . لذا كان مجاجة الى ان يميز بين الم وغير. من الآلام . ومن هنا نستنتج ان الفكرة الواضحة ، ربما لا تكون متميزة ، ولكن الفكرة المتميزة هي دائمًا فكرة واضعة .

غني عن القول ، بعد هذا الاسهاب ، ان البداهة التي يريدها ديكارت هي بداهـة الرياضيات . فهو يرفض كل فكرة لا تتضح له اتضاح الهندسيات ، اذ لا فرق عنده بين الفكرة الواضحة المتميزة والبداهة الرياضية . ان فكرة « الله موجود » والمسألة الهندسية القائلة « مجموع فوايا المثلث يساوي قائمتين » ، تتعادلان في البداهة على صعيد واحد . لهذا نرى ديكارت يرفع منهجه الفلسفي على روح الرياضيات . هو لا يبحث الاعن الافكار البسيطة ، وهي نوعان : مفردات او جمل . والمفردات تقسم ثلاث فئات :

- المفردات دالة على مفاهيم روحيــة صرفة ، كالمعرفة ، والشك ،
   والجهل ، والارادة .
- ب مفردات دالة على مفاهيم مادية صرفة ، كالشكل ، والامتداد ، والحركة ، والحجم .
- ج ـ مفردات دالة على مفاهيم تتراوح بين الاشياء المـــادية والاشياء الروحية ، كالدوام ، والوجود .

اما الجلل البسطة فهي احكام صحيحة ، تشد كلماتها بعضها الى بعض ، عقتصى الرباطات التي استازمها معاني هذه الكلمات عينها ، والا انتفت عنها صفة البساطة . وهذه الرباطات اما ان تكون غامضة ، او محتملة ، او ضرورية :

- ا ـ فاذا كانت غامضة ، جاء المعنى امتداداً للخيال . مثلاً ، استطيع ان اتخيل رأس اسد مركز على جسم نعجة . هذه العلاقة بين الاسد والنعجة غامضة ، لانها غير كائنة .
- ب ـ واذا كانت محتملة ، جاء المعنى غير ضروري . مثلًا ، بطرس واقف . ان الوقوف لا يوجد بالضرورة في بطرس .
- ج واذا كانت ضرورية ، تماسكت معاني كلهاتها تماسكاً ، لا نستطيع بعده ان نتصورها منفصلة بعضها عن بعض . مثلًا ، اربعة وثلاثة يساويان سبعة . هذه علاقة جد ضرورية ، اذ لا يمكننا ان نتصور السبعة دون ان يشتمل هذا الرقم على الاربعة والثلاثة .
- القاعدة الثانية . ( ان اجزى كلا من المشاكل التي ايحث فيها ) ما يستطاع الى ذلك سبيلا ، وما يستلزم لحل هذه المشاكل على احسن

وجه ) هذه هي قاعدة التحليل .

لا يجوز الانسان داغاً البداهة بوضوح وتمييز . فقد يتيه في وادي الضلال ، ولا يدرك بسرعة وسهولة افكاراً بديهية ، كالتي تحدثنا عنها فوق هذا الكلام . وذلك ، لأن الانسان كثيراً ما يصطدم بعقبات ، تصدر غالباً عن تفكير مركب ، اي معقد ، يرمي بينه وبين البديهيات الواضحة المتميزة ، براقع من غبار الاشكال الذي يحجبها عن البصيرة يحبئذ تستبهم عليه الامور ، وتتنكر المعالم ، فلا يعود الفهم قادراً على ان يتبينها بجلاه . لهذا تتجاذبه الظنون ، ويداخله الشك . فعلى اي وجه من الصواب يدلنا ديكارت ، عندما يثار غبار التركيب ؛ اي التعقيد ، حول البداهة .

يشير علينا ديكارت ، في مثل هذه الحالة ، الى ان نجزى المركب عقدة عقدة ، لنعالج كلا منها على حدة . وهكذا نصل الى عناصره البسيطة ، التي لا يتارى فيها اثنان . هذا هو معنى قول ديكارت ان اجزى علا من المشاكل التي انجث فيها ، ما يستطاع الى ذلك سبيلا ، وما يستازم لحل هذه المشاكل على احسن وجه . هذا هو معنى التحليل ، الذي يفكك الافكار المعقدة ، اي الغامضة ، ويردها الى عناصرها البسيطة ؛ حينئذ ندركها ادراكاً بديهياً واضحاً متميزاً ، نخلص منها الى نور البيان . ومثل التحليل كمثل حزمة القضان التي استعصت على الكسر ، فلما تفكك بعضها عن بعض ، استيسرت ، وتهيأ كسرها ، اذ ذاك انقادت بلا عناه .

وقوة التحليل ، اي حقيقته ، مستمدة من قضية مسلم بها ، وهي ان

الكل يتألف من اجزاء ، وان المركب لا يشتمل على اكثر بما في عناصره البسيطة . فاذا ارجعنا الكل الى ما يتألف منه ، نفض عنه غبار اللبس ، وظهر محضه ، وخرجنا نحن من ظامات الغموض . التحليل ، اذن، هو الطريق الذي نذهب فيه من الاشياء المعقدة الى طباعها البسيطة ، لبسهل علينا حدس هذه الطباع ببداهة ووضوح وتمييز . ولا عجب ، فكل مشكلة تحتضن مجهولاً ومعلوماً ، والا ماكان ثمت مشكلة ، وما كان ثمت ما يدعو الى التحليل . والجهول في المشكلة هو الناحية التي اغلقت علينا . لهذا يكون طريقنا ، في استجلاه المشكلة ، ان نصل الى المعلوم فيها بتحليلنا الجهول . فالتحليل هو الاساس الذي يجب ان نركز عليه كل العلوم ، مهماكان جنسها ، لانه وحده مصدر الوضوح والتمييز ، عندما تلتبك القضايا.

والتحليل شروط يفرضها علينا ، كي نلقي النور في الظامة . من اهم هذه الشروط تبويب الاشياء وترتيبها . ومعنى هذا ، ان التحليل بجب ان لا يكون اعتباطيا . ان التحليل الصائب هو الذي يراعي في تقسيمه للاشياء ترتيباً معيناً ، يقتضيه منطق الاشياء عينها . هذا الترتيب يعيننا كثيراً على معرفة حقيقتها . فالذي يبوب بطريقة صحيحة ، ويرتب وفقاً لا بجدية الاشياء ، يهون عليه التحليل ، ويدوك صلب الحقيقة . التحليل اذن هو الدرب الامين الذي يوصلنا الى كنه الاشياء ، لانه يبصرنا بالمركز الواجب ان نعطيه لكل شيء ، بالنسبة الى غيره ، وهو بده معرفتنا الاشياء كما يجب .

لِكنه ليس بالامر الهين . فهو يستلزم طواعية وبراعة ، تظهران ذكاه

19

الانسان ؛ الا اننا غيل غالباً الى بخسه حقه ، والازدراء به ، فنتعامى هكذا عن الفوائد الجملة التي يعثرنا عليها . لقد تعودنا ، عندما نواجه مشكلة صعبة ، ان نقفز فوق عقدها ، لنصل دفعة الى الحل ، دون ان غر تدريجياً بالعقد المتوسطة . ولكن الحل الذي ندركه بهذا القفز ، لا يكون الحل الذي يجب ان نصل اليه ، بل الحل الذي نوتأيه نحن ، وبذلك نبقى في المشكلة عينها . ان حلنا ، في مثل هذه الحال ، كحل المنجمين الذي يوغبون في ان يدركوا المعلومات ، دون معرفة لطبيعة السموات وناموس الحركات .

وفائدة التحليل لا تقف عند حد المسائل الهندسية. فيمقدور الانسان الميابة اليه في جميع المشاكل التي تخلقها له حياته الاجتاعية . هنالك المشاكل التربوية ، والاقتصادية ، والعائلية ، والعالمية ، والحربية ، والسياسية . . الخ هذه المشاكل التي تبدو لنا عاصة ، بادى ، بده ، يمكن ايضاحها بالتحليل ، عن طريق استيلائنا على اصولها البسيطة . ان التحليل هو الدواء الناجع لكل المشاكل التي تعترض الانسان . وقد اظهر ديكارت ذاته حنكة بمدوحة في تحليل المسائل الهندسية ، ولا سيا المعضلات الفكرية ، التي هي اكثر غموضاً من الرياضيات . لهذا اعتبر ديكارت الفلسفة اشد حاجة الى التحليل من غيرها . هي اكثر العلوم قابلية لاثارة الغبار حول الفكر ، ولتضليلنا في غياهب الظنون . ومن هنا العناء الكبير الذي تستوجبه ، والحذر والدراية والروية .

القاعدة الثالثة . ( أن أسوق أفكاري سوقاً منظماً ، فأبدأ بالسط الاشياع وأيسرها معرفة ، لاصعد تدريجا بتؤدة ، حتى أدرك معرفة

اكثرها تركبا . وان افترض وجود انتظام بين الاشماء التي لا ينتظم في اللاصل بعضها مع بعض ) . هذه هي قاعدة التركيب ، او الاستنتاج . ان التحليل لا يكفي وحده ، لتأدية الحقيقة اللازمة . ذلك لان الوقوف عند العناصر البسيطة لا يفي بالواقع . علينا ان نعود الى المركب ، بعد ان نكون قد كشفنا الحجب عن اجزائه البسيطة . هنا يتضح لنا الدور الكبير الذي يلعبه الاستنتاج ، وهو عملية فكرية ندهب فيها ، بثقة و احكام ، من البسيط الى المركب . وخليق بنا ، في هذا الجال ، ان نتساءل عن الدافع الذي حدا ديكارت على ان يعتبر الاستنتاج مصدراً ثانياً للمعرفة ، بعد ان كان قد احتبر الحدس ، في البداهة ، مصدراً اولاً لهذه المعرفة .

ان الحدس – وهو لا يكون الا في البديهات – يبصرنا مباشرة بالطبائع البسيطة . الحدس حيني . اما الاستنتاج فهو حركة تحدث في الزمان ، وتعتمد على الذاكرة ، بغية الوصول الى الحقيقة . ولما كانت الحقيقة بسيطة ، في الاصل ، وكانت بالتالي بديهية ، كان الحدس نقطة ابتدا و انتها ، في التعقل . فنحن ، عندما نتعقل ، نبتدى ، داغاً من اول نحدسه . هذا الاول يعد ثانياً يتحقق به ، ويصاهر ، في التأكيد واليقين ، ثم ينبثق ثالث من الثاني ، ورابع من الثالث وهكذا دواليك ، حتى نصل الى الحاقة . فتقدم الفكر خطوة خطوة ، على ضوء البداهة ، من المبادى البسيطة الى المبادى المركبة ، كما محصل ذلك في القضايا الهندسية ، هو ما نسميه بالاستنتاج ، اي استنتاج الحقائق المركبة من طباعها البسيطة ، من طباعها البسيطة ، فا نحركة الفكر القوعة تسير من مبادى و محدوسة الى خاتات مستنتجة .

وما ذلك الالان ألحدس غيركاف وحده ، لنتأكد من ان الاشياء بديهية ضرورة . لهذا نلتجيء الى الاستنتاج ، كي نقف بيةين على حقيقة الامور .

ولو نظرنا ، عن كثب ، الى الفارق الكائن بين الحدس والاستنتاج ، لرأينا انهها يتشابهان ، من حيث الجوهر . الحدس هو استنتاج اكيد ، والاستنتاج هو حدس مجتاج الى تأكيد ، اي ان الحدس والاستنتاج مع ختلفان في المباشرية وغير المباشرية . وبعبارة اوضح ، ان الفارق بينهما هو فارق زمني . هذا ما حدا ديكارت على القول ، في حديثه عن الاستنتاج : اذا نظرنا اليه ، وقد انتهت حركة القكر – اي بعد ان نصل الى الذي نريد ان نستنتجه – لا نرى فيه حركة . ان الاستنتاج ، وقد انتهت حركة الاستنتاج ، الحدس اذن قبض في الحين ، والاستنتاج انبساط في الزمان . الحدس عقل ، الاستنتاج تعقل . الحدس يقوي فينا سرعة الحاطر ، والاستنتاج يوقيظ فينا الحكمة والروية .

وزبدة الكلام، ان الفكر يسير في اتجاهين، كي يدرك الحقائق: الاتجاه الاول هو انتكاس الى الوراء عن طريق التحليل، عندما يصطدم باشياء غامضة ؛ والانجاه الثاني هو اندفاع الى الامام، عن طريق الاستنتاج، اي انه تدرج صاعدمن حقيقة بسيطة الى حقيقة مركبة. لابد اذن من التحليل، اولاً، نحليل المركب الغامض الى عناصر بسيطة، ثم الارتفاع من هذه العناصر البسيطة نحو مركبات غير غامضة. ومن الواضح ان هذين الانجاهين لا يحصلان بطريقة اعتباطية، بل بجب علينا الواضح ان هذين الانجاهين لا يحصلان بطريقة اعتباطية، بل بجب علينا

ان نحلل الاشياء اولاً ، وان نركبها ثانياً ، بترتيب منطقي محكم . والترتيب على نوعين : ترتيب عقلي ، وترتيب شيئي . هذا الاخير ، اي الترتيب الشيئي ، عاجز عن ان يظهر لنا ما في الترتيب العقلي مسن و و ابط منطقية ، لا نه ترتيب كائن فيا بين الاشياء . . فمن و اجب الانسان ، وهو يدرس الاشياء ، ان يستند الى الترتيب العقلي ، لا نه اصح و اكمل . ان قوانين الطبيعة تنبثق كلها من العقل البشري . هذا العقل يستطيع ان محول عليها ، محرد النظر في ذاته نظرة و اضحة متميزة . ومن هنا قول ديكارت ان الاشياء لا تنتظم ، اصلا ، فيا بينها ، اي انه لا يوجد وباطات فيا بين المظاهر الطبيعية . وعلى الرغم من هذا ، يجب على العقل وباطات فيا بين المظاهر الطبيعية . وعلى الرغم من هذا ، يجب على العقل طبقات ، يدرجها تحت مقولات و اجناس و انواع .

القاعدة الرابعة . (ان اقوم ، في جميع الاحوال ، باحصاءات وافية ، ومراجعات شاملة ، نجعلني على ثقة من انني لم اهمل شيئاً من الاشياء) . هذه هي قاعدة الاحصاء .

قد نغفل ، ونحن نستنج ، عن بعض اجزاء المشكلة ، لاننا نقوم احياناً بسلسلة طويلة من الاستنتاجات ، بحيث نضل ، بعد حركة طويلة مستمرة ، فلا نعود قادرين على ان نتذكر الطريق ، التي تكون قد افضت بنا الى المركز ، حيث نحن . قد يضطرب الفكر ، عندما تخونه الذاكرة بعد سير طويل ؛ وقد نستعجل النتائج ، فنمر بجميع الافكار المتوسطة مراً سريعاً ، نهمل على اثره بعض النقاط الهامة ، التي تحجب عنا البقين والتأكيد .

هنا يأتي دور الاحصاء تحاشياً للاخطاء التي تصدر عن الذاكرة ، حين تضعف . قال ديكارت في كتاب «القواعد لهداية العقل»: « لا استطيع ، وعندما يكون لدي سلسلة من الروابط ، ان احدد بدقة اذا كنت «اذكرها كلها . لذلك يجب علي ان اعيد النظر فيها مرات عدة ، بحركة ومتصلة من حركات الفكر ، حتى اذا تصورت احداها بالحدس والبدية ، وانتقلت منها الى غيرها . وهكذا الى ان اتبين كيف يمكنني الانتقال ، « من رابطة الى رابطة ، بسرعة لا تدع مجالاً للذاكرة ، فاحصل بشل « هذا على حدس للكل في وقت واحد » ( القاعدة السابعة )

وقد اسيء فهم هذه القاعدة الرابعة . فرأى البعض انها مجرد اسلوب، المتثبت من صحة العمليات الناتجة عن القاعدتين السابقتين . والحقيقة ان اللاحصاء قيمة كبيرة ، تتجاوز هـذا الشكل الحارجي . فقد اعتبره ديكارت، في كتابه «قواعد لهداية العقل» شيئاً ضرورياً لا كمال العلم . اجل ، ان القواعد الاخرى تساعد ، بالواقع ، على حل عـدد كبير من الحل الاسئلة . ولكن الاحصاء هو الذي يمكننا وحده من ان نطاق دائماً احكاماً صحيحة ، اكيدة ، على كل ما يتأمله عقلنا ، وبفضله لا شيء يفوتنا حقاً .

فالاحصاء لا يضاف ، اذن ، من الحارج الى المنهج الديكارتي . هو تاجه وكماله، بل هو نوع من الاستنتاج الذي ينوب مناب الحدس المباشر، عندما لا يتوافر هذا الحدس . واذا سلمنا بان الاحصاء ضئيل القيمة، من الوجهة النظرية ، فهو خطير كل الحطورة من حيث العمل ، لان

- اخطاءنا تصدر غالباً عن تحمسنا بطريقة عمياء لفكرة من الافكار ، دون سواها ، فلا نحصي ، ولا نجزى ، لنميز الحق من الباطل . وهناك ثلاثة شروط ، يجب علينا ان نراعيها في الاحصاء :
- ١ على الاحصاء ان يمارس بروية ودراية، لنتأكد من ان شيئاً واحداً
   لم يففل امره . ان الاحصاء ، اذا كان تاماً ، يعيننا كثيراً على
   الوصول الى الحقيقة ، بتأكيد اشد من التأكيدات التي تعطيناً
   اياها الاستدلالات كلها ، ما عدا الحدس البسط .
- على الاحصاء أن يكون كاملاً ، فلا نهمل جزءاً وأحداً ، مها كان صغيراً . وألا فسد التعقل ، وفسدت الحاتمة .
- على الاحصاء ان يكون مرتباً ترتيباً حسناً ، لنصل في وقت قصير الى النتيجة المبتغاة. ان حياة الانسان لاتكفي كلها لتدرك الحقيقة ،
   اذا لم تبوب اجزاء هذه الحقيقة تبويباً مرتباً .
- الخاقة . البداهة مفتاح الحقيقة ، والتحليل واسطة الى هذه البداهة ، لانه يجعلنا ندرك ابسط الاشياء ؛ وابسط الاشياء تتركب بدورها ، لتعثرنا على الحقائق المركبة ، ثم يأتي الاحصاء ، ليتحقق من ان التحليل والتركيب مضبوطان عاماً . إن العقل الذي لا يقبل غير البديمي ، ولا يبدأ بغير الابسط ، ولا يتبع في تفكيره الا التبويب المنظم ، ولا يثق من نفسه الا بالاحصاء ، اقول ان هذا العقل هو عقل ديكارتي بالطبع ، واضح متميز .

تلك هي الاشواط الاربعة ، التي يجب على العقل ان يعبر فيهـــا ، ليكون في مأمن ، حيثًا اتجه ، من التزلج في مهاوي الحطأ . وقد اعتبرها

ديكارت حجر الزاوية للعلوم كلها ، لانها وسيلة اكبدة للاكتشاف والتعقل السديد. لهذا احلها محل الصدارة في فلسفته ، مؤمناً ايمانا وطيدآ بانها ستخرج الانسانية من غياهب الضلال ، لتضعها في كمال الحقيقة .



لا شك في ان هذه القواعد الاربع مستمدة من روح العلوم الرياضية ، التي ترفض التسليم بغير الواضح المتميز . ولا شك ايضاً في ان هدف القواعد صالحة جداً في المسائل الهندسية ، او في ما يمت اليها بصلة وثيقة من سائر العلوم . الا انها عاجزة عن ان تمدنا باليقين الثابت في المعضلات الروحية . ان عالم الروح يسمو على قوى المنطق المحلل . هنا يتضح لنا قصور هذا المنهج .

لقد وضع ديكارت ثقة عمياء في العقل ، ظن انها تخوله النفاذ الى الله . ولكن العقل لا يستطيع ان يصمد الا في العلوم الهندسية ، فاذا تجاوز منطقة هذه العلوم ، قصر في السير بعيداً ، حينئذ يدخل الايمان ، وهو عقل ايضاً ، ولكنه عقل فوقي يسمو على المنطق المحلل ، ليكشف ننا عن الماوراثيات المحجوبة . هذا هو الامر الذي حدا برغسون ، ومن قبله بسكال ، على ان يميز بين وضوحين : وضوح غامض وغموض واضح . وهذا يعني ، ان وضوح العقل في الرياضيات غموض في رأي واضح . وهذا يعني ، ان وضوح العقل في الرياضيات غموض في رأي الايمان ؛ وان غموض الايمان في الرياضيات ، وضوح في نظر القلب. ان الوضوح الاول يتسم به العقل العقلاني في المسائل الرياضية ، ثم يدلهم في الوضوح الاول يتسم به العقل العقلاني في المسائل الرياضية ، ثم يدلهم في

الماورائيات اذذاك يطل العقل الايماني ، وهو غامض في المرئيات ، واضح في الغيبيات . هناك وضوح المنطق ووضوح العاطفة .

وعلى رغم من هذا الاخفاق ،عندديكارت ، لا نستطيع ان نكبت اعجابنا بمحاولته الجبارة ، كي بجـد سبيلًا للعقل البشري ، في بحثه عن الحقيقة . القد آمن ديكارت بوحدة هذا العقل ، واراد ان يوجد سلمـآ واحدا يرقاه الفكر في نشدانه النور . لكنه عجز عن ان يوجد هـذا السلم ، لان العقـل البشري ، مدفوع بالزام من عقله ، الى الاقرار بانه تحت وصاية تقوم عليه من لدن الفلك الاسمى .

ان العقل العقلاني ذاته يتحول عن وجهه ، ليصير عقلًا ايمانياً ، عندما يتجاوز حدود المرئى ، ويسبح في شاسعات الغيب. وقد اقر ديكارت عينه ، في بعض مواقفه ، وهي قليلة على كل حال ، بوجود هذا الفاصل بين العقلين . الم يقل بان حقائق الايان، كان لها داءً ــ المنزلة الاولى في نفسه ? الم يقل بان امتحان هذه الحقائق يجتاج ، كي يكون مجدياً ، الى ان يستعين المرء بقوة من السماء خارقة للعادة ، والى ان يكون من مرتبة الانبياء? قال في التأمل الرابع : « واذا اطلت النظر في هــذا ، « فأول ما يخطر بفكري ، انه يجب الا اعجب لعجزي عن ان افهم سر « صنع الله لما صنع ، كما انه يجب ان لا اشك في وجوده ، لانني قــد « اختبرت اشیاء کثیرة آخری ، دون آن أفهم کیف خلقها الله ، ولایة وغاية . ذلك ، لاني لما كنت اعلم ان طبيعتي ضعيفة ومحدودة جداً ، ه وانطبيعة الله واسعة ، لا متناهية ، لا يمكن الاحاطة بها ، فقد تيسر ﴿ لِي الآن ان اتبين ان في مقدوره اشياء كثيرة ، تتجاوز اسبابها نطاق «عقلي . هذا الاعتباركاف وحده لاقناعي بان ما اصطلح على تسميته «بالعلل الغائية ، لا محل للبحث عنها في الاشياء الفيزقية او الطبيعية : د اذ يلوح لي جرأة عليه ان اخوض غايات الله، وان احاول كشف « النقاب عن اسرارها»

والحقيقة، ان ديكارت لم مجفق؛ الا في اقناع الآخرين، بانه اوجد السبيل الإوحد للعقل البشري، في العلوم كلها. وهو الاخفاق الذي مني به جميع الفلاسفة، قبله وبعده. فان احداً منهم لم يكسب اجماعاً تاماً على الطريقة التي اوجدها. وهو الامر الذي حدا الكثيرين على الشك نهائياً في الاهداف التي ترمي اليها الفلسفة. لكن هذا الاخفاق، منجهة الغير، هو انتصار من جهة الفيلسوف. واعني بهذا ان الفيلسوف يرتاح تماماً الى الطريقة التي يوجدها، فيثق بها، ويأتمنها، ويعثر بها على الغبطة في نفسه، حيال ما يبحث عنه؛ لان المهم، عند الفيلسوف، هو ان يكون بذاته مسؤولاً عن الحقيقة التي يوغب فيها، وهذه المسؤولية لا ينالها، الا اذا اوجد منهجاً ينبثق من صميمه، ويجمل طابعه.

هذا ما شعر به ديكارت . وقد سعى وراء هذه المسؤولية ، حتى فاز بها ، في قرارة ذاته . لقد كان همه ان يبحث عن الحقيقة حراً ، لان الانسان حر ، كما هو اصلا ، والحرية لا تقبل التحويل على الغير . لهذا وجد ديكارت ذاته مضطراً الى ان يتولى توجيه نفسه بنفسه ، ليعيد النظر في افكاره ، على اساس يكون من وضعه . ان ديكارت لم يجد بداً من محاولة انتزاع ارائه من فكره دفعة واحدة . وقد بدا لديكارت انه نجح في ذلك نجاحاً لم يكن يتوقعه ، فاطمأنت نفسه كل الاطمئنان .

هذه الطمأنينة ، التي يجدها الفيلسوف لذاته في بناء صرحه ، وقد لا يوافقه عليها غيره ، هي ما يكوّن عظمة الفلسفة .

قال ديكارت في القسم الثالث من مقالته: «لقد شعرت بسرور «بالغ، منذ ابتدائي باستخدام هذه الطريقة ، حتى اعتقدت انه ليس في استطاعة المرء ان يجد في هذه الحياة سروراً احلى من هذا السرور، ولا اكثر منه براءة . ولما كنت اكشف كل يوم ، بهذه الطريقة ، عن «بعض الحقائق التي بدا لي انها جد خطيرة ، وان غيري من الناس يجهلها «في الاغلب ، كان الرضى الذي نلته منها ، علا كل نفسي الى حد جعل «ما بقي من الاشياء لا ينال مني شيئاً » . هنا بيت القصيد ، ان يشعر الفيلسوف بسرور بالغ ، وهو يبني طريقته ، على الرغم من عدم حيازه موافقة الناس جميعاً . ذلك ، لان الآراء تختلف باختلاف الامزجة ، والامزجة عدة ، منها المضطرب ، ومنها الهادى .

لهذا لم يجرؤ ديكارت على فرض منهجه ، كأنني به قد وعى هذه الحقيقة ، وهي ان قوام الناس امزجتهم ، التي تختلف كثيراً بعضها عن بعض . وقد كان ، هو ذاته ، يكره الامزجة المضطربة القلقة . لذا نواه مجرص على القول بان قصده ، في بناه منهجه ، لم يمتد الى ابعد من العمل على اصلاح افكاره الحاصة ، كما بدا له موافقاً لمزاجه ، وانه لا يريد ان ينصح احداً بتقليده . قال في القسم الاول من مقالته : « ليس غرضي هنا ان « افرض الطريقة ، التي يجب على كل انسان ان يتبعها ، ليحسن قيادة « عقله ، واغا غرضي ان ابين على اي وجه حاولت ، ان هو اقرر عقلي . ان الذين يتدخلون لاسداء النصائح ، يجب ان

«يعتبروا انفسهم احذق من الذين يسدونها اليهم ، واذا قصروا في اقل الامور ، كانوا يستحقون اللوم . لكن ، لما كان غرضي من كتابة «هذه المقالة ان يكون تاريخاً – او قصة اذا شئت ، قد يجد الناس فيها «من الامثلة الني يمكنهم احتذاؤها امثلة اخرى كثيرة مجق لهم ان لا «يتقيدوا بها – فاني اؤمل ان تنفع هذه المقالة بعض الناس ، «دون ان تكون ضارة باحد ، وان يرضى الجميع عن صراحتي هـ «دون ان تكون ضارة باحد ، وان يرضى الجميع عن صراحتي هـ



## متتطفات ما**قب**اله د*یکارت*

١ في ان الاعمال ، التي يقوم بها صانع واحد ، هي اجمل
 واحسن :

«كنت اذ ذاك في المانيا ، حيث دعتني ظروف الحرب (١) ، التي «لم تنته بعد . ولما كنت عائداً الى الجيش ، من حفلة تتويج «الامبراطور (٢) ، اوقفني بد الشتاء في قرية ، لم اجد فيها من مخالطة «الناس ما يلهيني . ولم يكن لدي ، لحسن الحظ ، اي هم اوهوى يقلقني . «لمذا كنت البث النهار كله وحدي ، في غرفة دافئة ، حيث اجد «الفراغ اللازم للتأمل في اذكاري (٣) . واول ما لاحظته في هذه

<sup>(</sup>١) هي حرب الثلاثين سنة .

<sup>(</sup>٢) هو فردينات الثاني ، ملك البوهيم ، توج امبراطوراً في فرانكفورت ١٦١٩

« الافكار ، ان الاعمال المؤلفة من اقسام كثيرة ، انجزتها ايدي صناع « محتلفين ، غالباً ما تكون اقل كهالاً ، من التي نهض بها صانع واحد . « لذلك تجد ان المباني التي شرع فيها مهندس واحد ، واتمها ، هي اجمل في « العادة ، واحسن نظاماً ، من التي عمل الكثيرون على ترقيعها ، باستخدام « جدران قديمة ، انشئت من قبل لغايات اخرى .

« و كذلك المدن القديمة ، التي لم تكن في البدء غير قرى ، ثم الصبحت بتعاقب الزمان مدنا كبيرة ، فهي غالباً فاسدة الترتيب ، اذا و قورنت بتلك المدن المنظمة ، التي يخططها على الارض مهندس واحد. و ومع انك تجد فيها، اذا نظرت الى عماراتها، كل واحدة على حدة ، من و الفن مثل ما في عمارات المدن الاخرى او اكثر ، فانك تقول \_ اذا رأيت كيف رتبت ، هنا بناء عظيم ، وهناك بناء صغير ، على وجه « يجعل للطرق معوجة وغير متساوية \_ ان الذي رتبها على هذا النمط انما و هو المصادفة ، لاارادة رجال اعملوا فيها عقولهم .

« واذا لاحظت ، انه كان في كل زمان مراقبون ، وكل اليهم امر و العناية بالمباني الحاصة ، كي يجعلوها صالحة لتجميل المدن ، عرفت انه من الصعب ان يقوم المرء باعمال كاملة ، ما دام عمله مقتصراً على انجاز « اعمال الآخرين . و كذلك الشعوب ، التي كانت فيا سلف نصف « متوحشة ، ولم تتمدن الا شيئاً فشيئاً ، ولم تسن قو انينها ، الا حسبا كانت « تضطر هااليه مزعجات الجرائم و المنازعات . فقد خيل الي ، انها غير قادرة « على ان تكون كاملة النظم ، كالشعوب التي راعت منذ بدء اجتاعها « على ان تكون كاملة النظم ، كالشعوب التي راعت منذ بدء اجتاعها « حكم . و المؤكد ايضاً ان هيكل الدين الصحيح ،

« الذي شرع الله وَحده احكامه ، يجب ان يكون بلا نزاع احسن نظاماً « من كل ما عداه.

و واذا تحدثنا عن الامور الانسانية ، وجدنا ان سبب ازدهار « اسبارطة ، بقوة في الماضي ، لا يرجع الى صلاح كل قانون على حدة ، « لان كثيراً منهاكان غريباً جداً ومخالفاً للاخلاق الحسنة (١) ، وانما «السبب في ذلك هوان واضعها كان شخصا واحداً، جعلها ترمى كلها الى « غاية و احدة . وهكذا رأيت علوم الكتب ايضاً ، ولا سيما العلوم « الاحتمالية ، التي ليس لها بواهين . فقد الفت هذه العلوم ، ثم زيد فيهـ! « بالتدرج اراء كثيرة من اشخاص مختلفين . لذا لم تأت قريبة من الحقيقة. « قرب الاستدلالات البسيطة ، التي يستطيع ان يؤلفها بالفطرة رجل عاقل. « فيا يعرض له من الامور . ثم رأيت ايضاً اننا كنا جميعاً اطفالاً ، قبل « ان نصبح رجالاً؛ وقد اضطررنا بذلك الى ان نقتاس زمناً طويلًا مجكم ﴿ شَهُواتُنَا وَارْشَادُ مُؤْدِبِينًا ﴾ وهما في الاغلب مضادان أحدهما للآخر ، ﴿ لَا يُنصِّحَانُنَا دَاعًا بِالْأُصَلِّحِ مِنَ الْأُمُورِ. لَمَذَا ، يُستَّحِيلُ تَقْرَيْبًا أَنْ يُكُونُ « لاحكامنا من الصفاء والمتانة ، ما كان يمكن أن يكون لها ، لو اننا! « استعملنا عقلنا تماماً منذ ميلادنا ، ولم نسير قط الا به ·

<sup>(</sup>١) كان الاسبارطيون يتركون الاطفال المشوهين على جبل تايجت (Taygète) حتى يدركهم الموت . وكانوا ايضاً يمدحون الاطفال الذين يستطيعون ان يسرقوا الاطمعة دون ان يعلم بهم احد .

« الكثيرين يهدمون بيوتهم لاعادة بنائها ، خصوصاً عندما تكون بيوتهم وفي خطر السقوط بنفسها ، لانها غير ثابتة القواعد . وقياساً بذاك ، وايقنت انه ليس من المعقول، ان يضع احد الناس خطة لاصلاح دولة ، وبتغيير كل شيء فيها من اساسه ، ولا ان يقلبها راساً على عقب ، لتقويم والمعوج من امورها ، ولا ان يصلح مجموعة العلوم، او النظام المقرر في والمدارس ، لتعليمها .

« ولهذا لم اجد بداً ، فيا يتعلق بجميع الاراء، التي اخذت بها الىذلك العهد ، من محاولة انتزاعها من فكري دفعة واحدة ، وذلك لاستبدلها « بغيرها بما هو خير منها ، او لاعيدها ذاتها الى فكري ، بعد ان اكون وقد سويتها بميزان العقل. وقد اعتقدت اعتقاداً راسخاً ، انني سانجح بهذه الوسيلة في سياسة حياتي ، اكثر بما لو بنيت على اسس قديمة ، واستندت الى مبادى ، اذعنت لها في حداثتي ، دون ان امتحن صدقها « ابداً . لانها ، رغم شتى الصعوبات في هذا الامر ، لم تكن بدون علاج » « ولم تكن ايضاً لتقارن بالصعوبات ، التي نجدها في اصلاح ما بمس الجمهور ومن احقر الاشيا .

« من الصعب جداً اقامة الاجسام الكبيرة اذا هوت ، او حفظها « اذا تزعزعت ، لان سقوطها يكون عنيفاً اما عيوبها ، اذا كان فيها « عيوب – ومجرد الاختلاف الكائن فيا بينها يكفي للتوكيد ان في كثير « منهاعيوباً \_ فقد لطفها الاستعال مراراً ، لا بلجنتبها او صحيح منها ، « بضورة غير محسوسة ، كثيراً مما لا يمكن تلافيه الا بالحكمة (١) . واخيراً « بضورة غير منجة الصعوبات الشك الطلق ، وتركيز الاخلاق على العلوم الاخرى ، التي

70

لم تكتمل بعد ، في حين ان الحياة لا تحمل مثل هذا الارجاء .

« يكاد الانسان يتحمل دائماً بقاء هذه العيوب، اكثر بمايتحمل تغييرها ، « كما تصبح الطرق الملتوية بين الجبال ، شيئاً فشيئاً ، لكثرة التردد « عليها ، مستوية ومهدة الى حد، يجعل سلوكها اوفق للسائر، من انباع « طريق مستتم يتساق فيه الصخور ، ثم ينحدر الى بطون الوهاد .

## ٧ \_ في ان ديكارت يتولى توجيه نفسه بنفسه .

« لذلك لا استطيع ابدأ أن أحبذ تلك الامزجة المضطربة ، القلقة ، « التي 'تعمل الفكر داعًا لوضع خطط اصلاحية جديدة ، مع أنها ليست « مدعوة مجكم نسبها ومكانتها الى ادارة الاعمال العامة . ولو رأيت ، ان « في هذه المقالة ما يتيح أتهامي بذلك الجنون ، لندمت كثيراً على السماح « بنشره . واكن قصدي لم يمتد قط ، الى ابعد من العمل على اصلاح « افكاري الحاصة ، ومن البناء على اساس كله من وضعي . واذا كنت « اعرض لكم هنا نموذجاً ، من عمل انا راض عنه بعض الشيء ، فليس « المقصود من ذلك ، ان انصح احداً بتقليده . ان الذين اختصهم الله « بنعمته اكثر بما اختصى ، قــد يكون لهم مقاصد اسمى من مقصدى . « ولكن هذا العمل ، هو في منتهى الجرأة بالنسبة الى الكثيرين . فمجرد « العزم على التخلص من جميع الاراء، التي آمن بها المر، من قبل ، ليس « مثالا يجب على كل انسان ان يحتذيه .

« ويكاد يؤلف العالم نوعان من العقول ، لا يصلحان ابداً لاحتـذا، « هذا المثال . اما النوع الاول ، فيشتمل على الذين يورثهم ادعاؤهم ، بما « ليس فيهم من الحذق ، العجز عن منع انفسهم من التهور في الحكم ، « فلا يكون لهم من الصبر ، ما يعينهم على قيادة افكارهم كاما بنظام .

« لو اعطى هؤلاء انفسهم ، مرة و احدة ، حرية الشك في المبادى و التي تلقوها ، و وابتعدوا بذلك عن الطريق العام ، لعجزوا عن ان يلزموا الصراط « المستقيم الذي يجب ساوكه ، ولظلوا في ضلال كل ايام حياتهم . واما « النوع الثاني ، فيشتمل على الذين اوتوا من العقل والتواضع ، ما يكفيهم « للحكم بانهم اقل قدرة ، على تمييز الحق من الباطل (١) من الذين يصلحون « ان يكونوا لهم معلمين . فهم اولى باتباع آداء هؤلاء من ان يبحثوا ، هم انفسهم ، عما هو احسن منها .

« أما أنا، فكنت أعد، بلا ريب، في زمرة هؤلاء الآخرين، لو لم يكن « لى استاذ واحد ، ولو لم اعرف الاختلافات التي وقعت في كل زمان بين آداء اكبر العلماء . لكنني ، لما كنت قد تعلمت ، منذ ايام « المدرسة ، أنه ما من أمر غريب ، وبعيد الصدق ، يكننا تخيله الا قال « به احد الفلاسفة ؛ ولما كنت قد عرفت في رحلاتي \* ان جميع الذين « لهم عواطف مختلفة لعواطفنا ، ليسوا من اجــــل ذلك برابرة ولا « متوحشين ؛ و أن الكثيرين منهم يستخدمون عقولهم مثلنا ، أو أكثر « منا ؛ وان الرجل نفسه ، اذا كان له عقله ذاته ، ونشأ منذ طفولته بين « الفرنسيين أو الالمانيين، فأنه يختلف عما قد يكون عليه ، لو أنه نشأ بين « الصينيين او الكانيباليين ؟ و إن الشيء الواحد \_ حتى في ازياء ملابسنا \_ « الذي أعجبنا قبل عشر سنين ، والذي قد يعجبنا أيضاً ، قبل أن تمضى « عشر سنين ، يبدو لنا الآن شاذاً ومضحكاً ، مجيث نجد ان الاعتياد

<sup>(</sup>١) الناس متساوون في قوة العقل ، متناوتون في قوة الحالات النفسية ، كالحيالة والذاكرة . . النم .

« والتقليد ، هما اللذان يقنعاننا اكثر من اي معرفة يقينية ؛ و ان كثرة « الاصوات ليست دليلا ذا قيمة ، على الحقائق التي يصعب كشفها ، لانه « من الاقرب ان يجدها رجل واحد، من ان يجدها شعب باسره ؛ لذلك « لم استطع ان اختار رجلا تفضل آراؤه على آراء الاخرين، وقد وجدتني « بالتالي مضطراً الى ان اتولى توجيه نفسي بنفسي .

« لكنني ، كرجل يسير وحده في الظلمات ، عزمت على ان اسير « ببط هشديد ، و ان اتخذ كثيراً من الحيطة في جميع الامور . ولئن « كنت لم اتقدم الا قليلا جداً ، فقد صنت نفسي على الاقل من عثرات « السقوط . حتى انني لم اشأ البتة ، ان ابدأ بنبذ اي رأي من الآراء ، التي « تسربت في وقت ما الى نفسي ، عن غير طريق العقل ، الا اذا انفقت « وقتاً كافياً في اعداد خطة العمل الذي توليته ، وفي البحث عن الطريقة « الصحيحة الموصلة الى جميع الاشياء التي يقدر عليها عقلي .

## ٣ ـ في القواعد الاربع .

ولقد درست قليــــلا، وأنا في سني الحداثة ، المنطق من بين والقسام الفلسفة ، والتحليل الهندسي والجبر من بين اقسام الرياضيات ، وهي فنون ثلاثة أو علوم ، خيل ألي أنها ستمدني بشيء من العون وللوصول ألى مطلبي . ثم تبين لي ، عدما اختبرتها ، أن اقيسة المنطق واكثر تعاليمه الاخرى ، لا تنفع لتعليمنا الامور ، بقدر ما تعيننا على وأن نشرح لغيرنا من الناس ، ما نعرفه منها . هي كصناعة لول (١)

<sup>(</sup>١) هو ريمون لول ( Raymond Lulle ) راهب فرنسيسكاني ه ١٣١٥ - ١٣٠٥ مؤلف كتاب ( الصناعة ) الذي يحتوي على الحقائق المسيحية . وقد بالنع تلاميذه في هذه الصناعة ، حتى جملوا منها آلة يبرهنون بها على كل الاشياء .

« تعيننا على الكلام ، بدون تفكير في الاشياء التي نجهلها . ومع ان « هذا العلم ، يشتمل في الحقيقة على كثير من القواعد الصحيحة ، المفيدة ، « ففيه ايضاً قواعد اخرى كثيرة ، ضارة ، وزائدة . هذه القواعد مختلطة « بالاولى ، مجيث يصعب فصلها عنها ، كما يصعب استخراج تمثال ديانا ، « او منيرفا ، من قطعة مرمر ، لم تنحت بعد .

و وفيا مختص بتحليل القدماء، وبعلم الجبر عند المحدثين، فضلا عن « انهما لا يشتملان الا على امور مجردة جداً ، وليس لهما كما يبدو اى « استعمال ، فان الاول مقصور داءًا على ملاحظة الاشكال ، وهو لا « يستطيع أن يرن الذهن دون أن يتعب الحيال . أما الثاني ، فأنه مقيد « بقواعد وارقام ، جعلت منه فناً مبهماً غامضاً بشوش العقل ، بدل ان « يكون علماً يثقفه . هذا ما حداني على التفكير في وجوب البحث عن « طريقة اخرى ، تجمع بين مزايا هذه العلوم الثلاثة ، وتكون خالية من « عيوبها . و كما أن كثرة القوانين نهى • في الاغلب سبل الرذيلة ، مجيث « تكون الدولة احسن نظاماً ، عندما يقل عدد قو انينها ـ اذ ذاك يحافظ « الناس على مراعاتها باحكام – هكذا رأيت انه ، عوضاً من هذا العدد « الكبير من القواعد ، التي يتألف منها المنطق ، يمكنني ان اكتفي « بالقواعد الاربع الآتية ، شريطة ان آخذ عزماً صادقاً ، ثابتاً ، على « ان لا اخل مرة و احدة بمراعاتها :

الاولى . ان لا اقبل مطلقاً شيئاً على انه حق ، ما لم يتبين بالبداهة « انه كذلك ؛ اي ان اعنى بتجنب التسرع والتشبث باراء سابقة . وان « لا آخذ من احكامي الا ما يتمثله عقلي بوضوح تام ، وتمييز كامل ،

ه بحيث لا يعود لدي مجال للشك فيه .

الثانية . ان اجزى عكلا من المشاكل التي انجث فيها ، ما يستطاع « الى ذلك سبيلا ، وما يستلزم لحل هذه المشاكل على احسن حل .

الثالثة . أن اسوق أفكاري سوقاً منظماً ، فابدأ بابسط الاشياء ، « و ايسرها معرفة ، لاصعد تدريجياً بتؤدة ، حتى ادرك معرفة اكثرها « تركيباً . و أن افترض وجود انتظام بين الاشياء ، الـتي لا ينتظم في « الاصل بعضها مع بعض .

والاخيرة . ان اقوم ، في جميع الاحوال ، باحصاءات وافية ، « ومراجعات شاملة ، تجعلني على ثقة من انني لم اهمل شيئاً من الاشياء .

« واني لاجرؤ بالحقيقة على القول ، ان المراءاة الدقيقة ، لهذا العدد القليل من القواءد المختارة ، سهلت على كثيراً حل جميع المسائل ، التي « يتناولها هذان العلمان بالبحث . حتى انني ، خلال شهرين او ثلاثة وقضيتها في امتحانها – مبتدئاً بابسط الامور واعها ، ومستعيناً بكل « حقيقة وجدتها على كشف غيرها لم انته فقط الى حل كثير من المسائل، و التي كنت احسبهامن قبل صعبة، واغا بدا لي ايضاً في النهاية انني قادر « على ان اعين ، باي طريق والى اي حد ممكن ، حل المسائل التي كنت « اجهلها . وقد يظهر لكم اني غير عابث ، اذا لاحظتم انه ليس للشي ، « الواحد حقيقة واحدة ، وان من يجدها يعلم عنها كل ما يمكن علمه ، « وان الطفل الذي تعلم الحساب مثلاً ، وجمع بعض الاعداد بحسب « قواعده ، يستطيع ان يثق بانه وجد ، بشأن المجموع الذي هو بصدده ،

«كل ما يستطيع العقل البشري ان يجده . ذلك لان الطريقة ، التي تعلم «كل ما يستطيع العقل البشري ان يجده . ذلك لان الطريقة ، التي تعلم « المرء اتباع الترتيب الصحيح ، والاحصاء الدقيق ، لجميع ظروف الشيء « المبحوث عنه ، تشتمل على كل ما يهب اليقين لقو اعد علم الحساب .

« ولكن اعظم ما ارضاني من هذه الطريقة ، هو ثقى معها باستعمال « عقلي في كل شيء ، ان لم يكن على الوجه الأكمل ، فعلى احسن ما في « استطاعتي على الاقل. لقد كنت اشعر ، وأنا أمارس هذه الطريقة، بأن « عقلی کان یتعود ، شیئاً فشیئاً ، تصور موضوعاته، باسلوب اشد وضوحاً « واقوى تميزاً . ولما كنت لم اقصر هذه الطريقة على مادة معينة ، « عالمت نفسى بان اطبقها تطبيقاً مفيداً ايضاً في معضلات العلوم الاخرى ، « كَمَا طَبَقْتُهَا فِي مَسَائُلُ الجِبْرِ . ولا أعنى بذلك ، اننى أقدمت أولاً على « امتحان كل ما يعرض لى من مسائل العلوم ، لان هـذا نفسه مخالف « للنظام الذي توجبه الطريقة. ولكن ، لما لاحظت ان مبادى، هذه العاوم، « يجب ان تكون كلها مستمدة من الفلسفة ، التي لم اهتد فيها بعد الى « اي مبدأ يقيني، رأيت انه من اللازم بادى، بدء ان احاول تقرير اصول « يقينية في الفلسفة . و لما كان هذا الامر اهم شيء في العالم ، وكان التعجل « والتشبث بالاحكام السابقة ، اعظم ما يجب ان يخشاه المرء ، رأيت ان « الواجب يقضى على ان لا أمضى فيه الى نهايته ، ما لم ابلغ من العمر « سناً انضج من الثالثة والعشرين التي بلغتها ، وما لم انفق اولاً ، كثيراً « من الوقت في اعداد نفسي له ، سواء اكان ذلك بان انزع من عقلي وجميع الارا الفاسدة التي تلقيتها من قبل ، ام بان اجمع تجارب كثيرة

« اجعلها فيما بعد مادة استدلالاتي ، بمرناً نفسي دائماً على الطريقة الـتي « رسمتها لها ، حتى يزداد رسوخي فيها » .

القسم الثاني من كتاب « مقالة في المنهج ،



اليوم انشاين في الرشك

من واجب ديكارت ، بعد وضعه القواعد الاربع ، ان يكون اميناً لها ، فيطبقها على الافكار التي اعتنقها منذ نعومة اظفاره . وهكذا رأى نفسه مجبراً ، اقتياساً بروح إلمنهج الذي سنة ، على ان ينيخ جميع افكاره الى الفحص الممعن . فقد تبين له ، ان هذه الافكار مزيج من الاحساسات التي تخدع ، والاراه التي تعود الى السلف والتربية . عليه اذن ان يبدأ من اسلس جديد ، يكون بديهياً واضحاً متميزاً . ومن هنا شكه ، بادى و بده ، وهو عمل حر ، لان الشك الرصين تحرر من كل سلطة لا تذبئق من العقل ، كي لا يبيت في نفس المر ، ، غير الافكار الواضحة المتميزة .

ان الذي يويد ان مجصد قمحاً جيداً ، عليه ان يزرع بذاراً صالحة ، والذي يويد ان يبني طباقاً عليا في منزل يبتغيه ، عليه ان يسبق هذه الطباق باساس وطيد يخولها الدوام ، فلا ينهار البناء . لهذا اعتنى ديكارت كثيراً ان ينتخب ، منذ البداية ، بذرة ذات جودة ، لنسنبل جيداً ، حتى يستطيع ان يجني منها غلال حنطة ذات جودة . وهو امر يستلزم ضرورة ، من ديكارت ، ان يتنازل عن كل ما اعتقده في يستلزم ضرورة ، من ديكارت ، ان يتنازل عن كل ما اعتقده في

الماضي ، وقد اتاه عن طريق التربية ، او التقليد ، او الحواس .

الله عن التقليد والتربية . بدأ ديكارت شكه في التقليد ، اي في كل ما تحدر اليه عن السلف ، فاخذ شكل عادة . ذلك ، لانساكثيراً ما نتلقى ، منذ حداثة سننا ، طائفة من الاراء الكاذبة ، التي نحسبها صحيحة . فاذا كنا نريد ان نقيم العلوم الانسانية على قواعد ثابتة ، يجب ان نعيد النظر في جميع ارائنا ، لنشحذها من جديد على مسن العقال .

ان التمسك بالتقليد ، لا يعيننا بتة على الاقتراب من الحقيقة ، لان الذي نأخذه من الماضي ، على انه بديهي ، لا يكون كذلك الا بقوة العادة ، التي ترينا أياه كانه بديهي . أن البداهة ليست في قلبه ، منذ البدء ، ولكنها جاءته مع الايام . لذا لا فائدة من التقليد في مجتنا عن الحقيقة . أن الحقيقة ، في نظر ديكارت ، هي وليدة العقل الواضح ، الذي لا يتزمّن ولا يتمكن . فالرجوع دائماً الى التقليمـد ، لا يعودنا النظر العقلي الصافي ، ولا يخلص اذهاننا من الاعوجاج ، الذي يبعدناءن الصواب . من اجل هذا ، اراد ديكارت ، مؤمناً بقوة العقل ، ان لا يسلم بغير الامور البديهية الواضحة المتميزة ، التي لا تتغير بتغيير الحواس ؛ ولا تتحول بتحول الزمان ، ولا تقوم صحتها على السلطــة الفردية . أن الافكار البديهية وأجبة الوجود ، كائنة بكينونة ذاتها ، **قوية يقوة عنها** .

وقد ولد هذا الشك في التقليد ، عند ديكارت ، شكا في كل ما اتاه من التربية ، وهو طفل لم يدرك بعد من قوى العقل ، ما يمكنه من

التمبيز بين الحق والباطل. لذا يقول في اول كتاب «مبادى، الفلسفة»:

« لقد كنا اطفالاً قبل ان نصبح رجالاً . وكنا نصيب تارة ، وطوراً

« نخطى، ، في الحكم على الاشياء التي تعرض لحواسنا ، ولم نستكمل 
« عقلنا بعد . لهذا كان معظم احكامنا السريعة ، مجول دون وصولنا 
« الى معرفة الحقيقة ، فتلتصق بنا التصاقاً ، لا تدع لنا من جرائه املا 
« في الحلاص منه ، اذا لم نشك ، مرة عبر حياتنا ، في جميع الاشياء 
« التي نجد فيها اقل موطن للريبة ، وعدم الثقة »

وقد افتتح تأملاته الستة ، بالفكرة ذاتها . قال في مطاع الاول منها: « لقد نبين لي ، منذ حين ، انني تلقيت في سني حداثتي ، طائفة « من الاراء الباطلة ، التي كنت احسبها صحيحة ، وتبين لي ، ان ما « كنت ابنيه ، منذ ذلك الوقت ، على مثل تلك المبادى المضطربة ، « لا يمكن ان يكون الا امراً مشكو كاً فيه ، ولا يقين له ابداً . « فحكمت ، اذ ذاك ، بانه لا بد لي من ان ابدأ جدياً ، مرة في حياتي ، « بتحرر نفسي من جميع الآراء التي تلقيتها ، وبشيد كل امر على اسس « جديدة ، اذا كنت اريد ان ابني في العلوم شيئاً ثابتاً مستقراً »

٧- شكه في الاحساسات. ثم انتقل ديكارت ، بعد هذا ، الى الشك في شهادات الحواس ، لأن هذه الشهادات تتغير ، فلا نتمكن من ضبطها باحكام. ان الحواس غشاشة ، لذا يجب علينا ان لا نطمئن اليها كل الاطمئنان . هناك الالوان ، والاصوات ، والطعوم ، والاشكال ، والروائح ، وهي جميعها تعرض لنا بدون رضانا . وقد لاحظ ديكارت ، ان هذه الاحساسات لا تعبر لنا عن الواقع في حد ذاته ، لانها قابلة للتغير

في الزمان والمكان. فالابراج ، التي كانت تلوح له مستديرة عن بعد ، تبين له مربعة عن قرب ؛ والتماثيل الضخمة ، التي اقيمت على قمم تلك الابراج ، تبدو له صغيرة ، اذا نظر اليها من اسفل. وهكذا قل في عدد لا يحصى من الاحساسات الاخرى ، التي هي احكام باطلة.

قال في التأمل الثالث : « لاحظت في احوال كثيرة ان هناك فرقاً « كبيراً بين الموضوع وفكرته: فمثلًا ، اجد في نفسي فكرتين عن « الشمس متباينتين كل التبان ، احداهما مصدرها الحواس ، ويجب ان و تندرج تحت جنس الافكار، التي قلت آنفاً انها آتية من الخارج (هذه « الفكرة تظهر لي الشمس في غاية الصغر ) وأخرى مستمدة من ادلة علم ﴿ الفلك ، اي من بعض معان مفطورة في نفسي ، أو من صنعي على وجه دما (وبها تظهر لى الشبس اكبر من الارض اضعافاً كثيرة). ومن « المحقق إن هاتين الفكرتين عن الشمس ، لا يمكن أن تكونا مشابهتين . ت معاً للشمس عينها. والعقل يدلني على ان الفكرة المستمدة من ظاهرها ، « مباشرة ، هي ابعد ما تكون عن مشابهتها » . ويزيد على ذلك ديكارت ، أنه تعلم في الماضي من بعض الاشخاص ، الذين بترت أذرعهم وسيقانهم ، انهم يتألمون احياناً في العضو المبتور من اجسامهم، بما حداه على التفكير أنه لا يمكنه الاستيثاق من وجود ألم حقيقي ، في أعضاء جسمه ، وان احس فيها ببعض الالم .

قد يعترض ، على شك ديكارت في الحواس ، بمثل هذا القول : اذا كانت الحواس تخدعنا في اشياء صغيرة جداً ، كالني سبق ذكرها ،فنحن نقع، بواسطة هذه الحواس ، على اشياء بلغت من البداهة والوضوح ، مبلغاً لا فستطيع بعده ان نشك فيها شكاً يقبله العقل . مثال ذلك : انا جالس الآن قرب النار ، وقد لبست عباءة المنزل ، لا كتب على وريقة بين يدي ، وامثلة عديدة اخرى من هذا القبيل . فكيف يمكنني ان اشك في هذه الاحساسات? كيف يمكنني ان اشك في ان لي يدين ، وعينين ، ورأساً يتحرك ؟ وهذا الجسم الذي هو جسمي ، ايمكنني ان اشك فيه ؟ واذا شككت فيه ، الا اصبح كالمخبولين الذين اختلت اذهانهم ، فيد عون انهم ملوك ، وهم بالحقيقة فقرا ، ؟

٣- شكه في جسمه . ان هذا الاعتراض ، هو عينه الذي قدمه ديكارت في التأمل الاول . وقد رد عليه ، في التأمل ذاته ، بما يلي : انا انسان ، ومن عادة الانسان ان ينام ، وان يرى في احلامه الاشياء نفسها التي يتخيلها المخبولون . وقد يرى الانسان ، في المنام ، اشياء ابعد من الواقع الذي يتخيلون .

فكم من مرة ، رأيتني في المنام جالساً قرب النار ، اكتب على وريقة بين يدي ، وقد لبست عباءة المنزل . والحقيقة انني كائن في سريري ، مجرداً من ثيابي الرسمية . اجل ، يبدو لي ، في البقظة ، انني لا انظر الى هذه الوريقة بعينين نائمتين ، وان هذا الراس ، الذي اهزه بين كتفي ، هو غير ناعس ، وانني امد يدي وامسك الوريقة بارادة واعية . نعم ، ان هذه الاشياء ذاتها ، ليلة اراها في احلامي ، لا تبدو لي في البقظة ؛ ومع هذا كله ، عندما اطيل النظر في الامر ، اتذكر اني كثيراً ما كنت انخدع في النوم ، بمثل هذا الوضوح . وهل يشك النائم في ما يراه من الاحلام ? كلا ، لهذا لم يتبين لي ان هنالك امارات

يقينية ، نتمكن بها من ان غيز اليقظة من النوم تمييزاً دقيقاً . فلنفترض، اذاً ، اننا ناغون ، وان هـذه الحصوصيات ، التي نحن على يقين منها، كفتح العينين ، وهز الراس ، وبسط اليدين ، ان هي الا احلام عابرة . عسكه في الحقائق العلمية .

وهنا يصل ديكارت الى اعلى درجات الشك، اذ ينتقل من عالم الحس الى عالم الفكر ، وهو عالم وضوح ، يصعب كثيراً على الانسان ان يشك فيه ، كما يسهل عليه الشك في عالم الحواس . ان هذا العالم الاخير ، هو عالم تغير وتبدل ، هو عالم الاشياء المركبة . اما عالم الحقائق العلمية ، فهو عالم ثابت لاحسي ، هو عالم الاشياء البسيطة ، التي لا يمكن ان نرتاب منها .

مثال ذلك: انا ائك في حركة تنجزها يدي ، ولكن هل استطيع ان اشك في الحركة ، وفي البد، منفصلتين ? ان حالي ، هنا ، كحال المصور الذي يرسم بهارة بنات البحر ، والتيوس الآدمية . اجل ، ان هذه البنات البحرية ، وهذه التيوس الآدمية ، غاية في الغرابة ، من حيث تركيبها ، وبعيدة جداً عن المألوف .

ولكن ، مهما يكن من شطط الحيال ، عند المصور ، ومن المزج في التأليف ، فلا بد من ان تكون الالوان ، التي يركب منها ، واقعية موجودة . وهذا يعني ، انه لا يسعنا ان نشك في الحركة والسد ، كل على حدة . وهناك اشياء بسيطة ، عديدة ، لا يمكن الشك فيها : كالمكان ، والزمان، والطبيعيات، والطبيات، والفلكيات، والهندسيات . فسواء كنت نامًا أو يقظاً ، هنالك حقيقة لا تقبل الجدل مطلقاً ، وهي

ان مجموع اثنين واثنين هو اربعة دامًا ، وان المربع لا تزيد اضلاعه على اربعة . ان حقائق كهذه ، قد بلغت تلك المرتبة من الوضوح ، لا يمكن ان تكون موضع شبهة ، او عدم يقين .

وهنا يرى ديكارت نفسه مضطراً ، نظراً لشدة وضوح الحقائق العلمية ، الى الافتراض ان الله – وهو القادر على كل شيء – قد يقضي بان لا يكون ثمت ارض ، ولا سماء ، ولا جسم ممتد ، ولا شكل ، ولا مقدار ، ولا مكان . فما يدرينا ، لعل هذا الاله قد دير ، مع ذلك ، ان نحس بهذه الاشياء جميعاً ، وان تبدو لنا موجودة على النحو الذي نراه ? وهناك ايضاً من عيل الى انكار وجود الله . فقد يكون الله غدير موجود حقاً ، ويكون ثمت شيطان ماكر ، قد استعمل كل ما اوتي من مهارة لتضليلنا . وهكذا تبين السماء ، والارض ، والهواء ، والاشكال ، والاصوات ، وسائر الاشياء الخارجية ، اوهاماً وخيالات من صنع هذا الشيطان الحبيث ، نصبها فخاخاً اينتقص منا التصديق .

\*

لهذا لم يجد ديكارت مفراً من ضرورة الشك ، في كل ما كان محسبه من قبل حقاً . وليس ذلك عملاً طائشاً ، لكنه امعان في النظر : فعليه اذن ان يتمسك بالشك تمسكه باليقين ، عليه ان يعتبر نفسه خلواً مسن البدين ، والعينين ، واللحم ، والدم ، خلواً ايضاً من الحواس ، حتى اذا لم يتوصل بهذه الوسيلة الى ادراك المعرفة المطلقة ، كان الواجب يقضي عليه ان يتوقف عن الحكم ، وان بواجه جميع الحيل ، التي يعمد اليها

الشيطان المخادع ، كي لا 'نقهر على النصديق . ان هذا الماكر الحبيث يعبث بافكارنا ، ويلهو بعقولنا ، فيتدخل ، مجركة سحرية ، في كل مرة نقدم نحن على حل مسألة رياضية ، بحيث نرى الباطل حقاً ، والحق باطلا . من اجل هذا كان الشك ، في كل الامور ، اثبت الطرق للتخلص من هذا الشيطان المخادع . وهكذا اقتنع ديكارت بان لا شي و في العالم كائن على الاطلاق ، فلا سما ، ولا ارض ، ولا اجسام ، ولا حقائق علمية . واذا امكنه الشك في جميع هذه الامور ، فهو دليل قاطع الى ان الشك في الله مكن ايضاً .



وهنا يغمر ديكارت فيض من الشكوك التي استعصت عليه ؛ فاذا بنفسه حمى صاهرة ، يصطرع فيها فكره مع ذاته ، وقد هاجمته شكوك لم يقدر على حلها ، او التخلص منها ، او تناسيها . واعجب من كل عجب ، انه كلما زاد فكره تفكيراً ، زادت شكوكه شكاً ، فزادت معها رغبته في العثور على نقطة الارتكاز ، التي قال عنها ارخميدوس : لو تيسرت لي ، لزحزحت العالم عن مركزه ، ورميته في مكان اخر .

اين يجد ديكارت موطئاً لقدميه ، في شطحاته الارتيابية ? قال في بده التأمل الثاني : « وكانني سقطت ، فجأة ، في ماه عميق للغاية ؟ فهالني « الامر هولاً شديداً ، حتى انني لم اقدر على تثبيت قدمي في القاع ، ولا على العوم لتمكين جسمي ، فوق سطح الماه . لكن عزائمه لم تتبط. « فعاود الكرة ، وعاودها كرات من جديد ، كما قال متابعاً كلامه ، « لكنني سأبذل طاقتي للمضي في الطريق ، التي سلكتها البارحة ، مبتعداً « عن كل ما قد يكون لدي اقل شك فيه ، كما لو كنت على يقين من انه « باطل . ساتابع السير في هذه الطريق ، حتى اهتدي الى شيء ثابت . « فاذا لم يتيسر لي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم علم علم المناسر في ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم علم المناسر في ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم المناسر في ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم علي و فاذا لم يتيسر في ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم علم علم المناسر في ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم الناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم علم المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم على المناس بي في المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم علم على المناس بي ذلك ، بقيت في حالي ، على الاقل ، حتى اعلم على المناس بي في المناس بي المنا

« اليقين ، انه لا يوجد في العالم شيء ثابت. ان ارخميدوس لم يكن يطلب و الا نقطة ثابتة ، غير متحركة ، لينقل الكرة الارضية من مكانها الى « مكان آخر .»

وهنا يعثر ديكارت على الصخرة ، التي لا يمكن الشك فيها ، لانهـ ا مصدر الشك في جميع الامور . لقد لاحظ ديكارت ، وهو يشـك في وجود الاشياء ، أنه يجب عليه ضرورة – هو صاحب الشــك – أن يكون موجوداً ، والا بطيل شكه . ووجوده يقوم على أنه يفكر . انا اذكر ، اذن انا موجود . هذا يقين لا يسبقه يقين ، لان كل يقين صحة كلما نطق به ديكارت ، وامعن النظر فيه . قال في القسم الرابع من مقالته : ﴿ فَلَمَا رَأَيْتُ انْ هَذَهُ الْحَقِّيقَةُ : انَا افْكُرُ اذْنَ انَا مُوجُودٌ ﴾ و هي من الرسوخ بحيث لا تزعزعها افتراضات اعظم الشكاكين ، مها « كان فيها من شطط ، حكمت بانني استطيع ان اتخذها ، مطمئناً ، « مبدأ اولياً للفلسفة ، التي كنت امجث عنها . ذلك ، لانني استطيم « الافتراض ، انه ليس لي اي جسم ، وانه ليس هناك اي عالم ، ولا اي وحيز اشغله ، ولكنني لا استطبع الافتراض ، من اجل ذلك ، انـني ﴿ غير مُوجُودٌ ، بِلَ أَنْ شَكِي فِي حَقَيْقَةَ الْأَشْيَاءُ بِلَرْمُ عَنْهُ ، بِضَدُ هَـٰذًا ، ﴿ لزوماً بالغ البداهة واليقين ، ان اكون موجوداً ، في حين انني ، لو ﴿ وَقَفْتُ عَنِ التَّفَكِيرِ ، وَكَانَ سَائَرِ مَتَخْيِلَاتِي حَقًّا ، لما استطعت الاعتقاد « انني موجود » . فليفعل الشيطان الماكر ، بعد الآن ما يشاء ؛ انــه عاجز عن أن يوقف الفكر الذي يشك . ولا بد لنا حيال هذه القضية ،

من أن نتساءل عما هو الشك ، وعن سبب لاأمكانية الشك في الذات التي تشك .

ان الشك في الامر ، هو حكم عليه . والحكم حركة فكرية واعية . فالشك ، اذن ، عمل وجداني عاقل . هو حذر ، او تردد ، او امعان ، او نفي ، وهي جميعها صفات فكرية ، لا تكون الا اذاكان ثمت فكر يفكر . فمن دفع به الشك الى الشك في امر ، كان شكه دليلا قاطعاً على وجود فكر ، قد جند كل نشاطاته الفكرية ، للتفكير بشي و يوتاب منه . ان الشك اذن فكر . وهو يستازم واقعين : ذات شاكة ، وامر مشكوك فيه . ذلك لان الشك فعل يصدر عن فاعل يشك ، ليقع على امر 'يشك فيه .

فالشك باعتبار الذات الشاكة ، عمل ايجابي اثباني ؟ وباعتبار الامر المشكوك فيه ، عمل سلبي نفي . وهذا يمني ، ان الذات الشاكة هي في مأمن من الشك ، لانها هي التي تفعل فعل الشك ، الذي لا يستطيع ان يقع عليها . وإذا استهدفت الذات الشاكة واتها ، انقسمت في ذاتها ذاتين محتلفتين وغم تعاقدهما : ذات واثبة هي الشاكة ، وذات موثبة هي المشكوك فيها . وهكذا نجد انفسنا مرة ثانية ، حيال ذات فاعلة وذات مفعول فيها . فالذات الشاكة هي من وراه كل شك ، لانه ليس وراهها شك فيها . هذه الذات الشاكة ، وان شكت في ذاتها ، تظلل وراهها شك فيها . هذه الذات الشاكة ، وان شكت في ذاتها ، تظلل اسبق في التاريخ على الشك ، مهما اوغل فيها ، واسبق ايضاً في الكذونة ، تنسامي على كل فعل شكي مكن .

انا افكر ، اذن انا موجود: هذه هي الفكرة التي كانت نقطة

ارتكاز ديكارت في انطلاقاته النفسية ، والالهية ، والمادية . وقد ظن البعض أن هذه الفكرة قياس ، قد استخرج فيه ديكارت الوجود من الفكر ، التي يتمتع هكذا باسبقية في الزمن ، ليصير علة لمعلول لاحق . لهذا أنهالت على ديكارت مطارق النقد من معاصريه ، في حين أن الحقيقة على عكس هذا .

لم يدخــل في حسبان ديكارت ، كما اوضح ذلك في ردوده على الاعتراضات ، ان يضع قياساً ، يقيم فيه سببية بين ( انا افكر ) و ( انا موجود). ان \_اذن\_ هنا ليست شرطية.وهي لا تعني البتة ربط الوجود بالفكر ربطاً علياً ، لانه لا يوجد بينهما تجاوب جبري ، ولا نستطيع بالنالي ان ننتقل انتقالاً منطقياً ، وحياتياً ، من الفكر الى الوجود .

'صلب'هذه الانية الفكر' والوجود' معاً ، لذا كانت حدساً لا قياساً. والحدس لا ينبثق من حركة فكرية ، بل هو قبض مباشر في الحين . ولكن اللغة ، هي التي تظهر لنا ان الحدس تفكير ، تتعاقب مراحله في الزمن ، الواحدة تلو الاخرى . ان اللغة هي التي تنثر الحدس الفاظاً ، ترصف جنباً الى جنب على الورقة ، باسلوب يجعل بين الالفاظ تعاقداً منطقياً ، نظنه نحن جبرياً في الفكر: اذ ذاك نعتقد ان التشابك المتعاقب بين الكلمات ، ان هو الا انعكاسات لتشابك متعاقب بين الافكار ؛ بين الكلمات ، ان هو الا انعكاسات لتشابك متعاقب بين الافكار ؛ لكنه محض افتراض . ولا ادل ، على حدسية هذه الفكرة في نية ديكارت ، من التنقيح الذي ادخله عليها في كتابه « مبادى و الفلسفة »، ديكارت ، من التنقيح الذي ادخله عليها في كتابه « مبادى وهذا يعني حيث نجدها على الصورة الآتية : انا افكر ، انا موجود . وهذا يعني ان الفكر ، عقتضى ما هو عليه في الاصل ، قد استاز مان يكون موجوداً ،

كما يستلزم عصف الرياح ان تكون الرياح موجودة . فنحن لا نستطيع ان نتصور رياحاً، الا تصورنا تأثيراً صادراً عِنها ، ولا ان نتصور تأثيرها، الا تصورناه صادراً عن وجودها . وهكذا الفكر ، فانه موجــه الى الوجود بحكم سليقته، لان الوجود هو أن يعمل الشيء على الوجه المشروع له ، اي ان يداوم على حقيقته ، مثبتاً بعمل دوامه انه موجود ، حتى اذا انفك عن ان يكون ، بمقتضى ما هو قائم لاجله ، انفك عن الوجود ، لان خاصة الوجود لا تنفك عن العمل . ولما كان وجود الفكر يقضى أن يعمل الفكر على الوجه المشروع له – وهذا الوجه المشروع له هو الفكر ، والفكر يفكر دون انقطاع ــ فقد استارم الفكر ان يكون موجوداً ، واستلزم وجوده ان يكون مفكراً . وهكذا تصبح العلة هنا ، وكلاهما علة ومعاول في آن واحد، مرتبطة بالعلة ارتباطاً وثيقاً ، كما يرتبط الغصن بالارومة . فالفصن يقضى بوجوده ، وجود الارومــة الحية ، والارومة تعطى الغصن حياة . وهكذا نرى ان الفكر والوجود هما تمرتاث ملازمتان للانيّة . وبكلام اوضع ، ان حقيقة « انا افكر ، اذن انا موجود » يمكن كتابتها على الصورة الآتية « أنا أفكر موجوداً ، أذن انا موجود مفكراً » . هذه القاعدة مفروسة في اعماق النفس ، نأخذها بالبداهة من مصبها الاول ، دون ان تتعرض الى الشك فيها . هـذه القاعدة هي التي تقوم عليها مقومات الفكر الواضح ، ولذا لا بد من ان يقع بشأنها الاجهاع .

هذا من جهة الوجود . اما من جهة الفكر ، فيبقى علينا ان نقول كلمة اخرى في هذه القاعدة « انا افكر ، اذن انا موجود » . ان الفكر

المعني هذا ، ليس الفكر الذي يتمتع به جميع الناس. لكنه فكر مطوي على فكره ، أي انه الفكر الذي خصت به فئة الفلاسفة . فتتحول هذه القاعدة ، من « انا افكر اذن انا موجود » الى « انا افكر انني افكر موجوداً ، اذن انا موجود مفكراً » . وبذلك يصبح الفكر الاول اشد وعياً من الفكر الثاني ، الذي اسماه ديكارت بالذوق السليم (Bon sens) ، الموزع بين الناس اعدل توزيع . هذا الفكر الثاني اكثر عفوية ، لكنه اقل وعياً من الفكر الاول . ولذا كان الفكر ، الذي يعي انه يفكر ، هو من خصائص فئة من الناس ، هي الفلاسفة .



شك ديكارت ؛ ثم عاد فسلم بجميع الافكار ، التي شك فيها ، فهل يكون قد شك حقاً ? وما هي قيمة هذا الشك ?

ان شك ديكارت ، لا بمس غير الطرق ، التي نهجها الفلاسفة لادراك الحقيقة . اما الحقيقة عينها ، فقد ظلت في مأمن من الشك الذا سمي بالشك المنهجي ، الذي لا يشك رغبة في الشك للشك ، لانه عمل يدور على نفسه ، بل يشك ليخرج من ديجور الجهول ، الى وضح المعلوم وهذا يعني ، ان ديكارت لم يشك فعلا . لقد افترض الشك فقط ، لانه آمن قبلياً بوجود الحقيقة ، وبقدرة الانسان على ان يدرك الحقيقة . والا ، ما هي الفائدة من وضع منهج يسير عليه ?

ان الشك في الحقيقة يهدم الحقيقة ، ولا يترك للانسان بحالاً للبحث عنها ، ومتى انقطع الانسان عن الحقيقة انقطاعاً مبرماً ، تهافت هو ايضاً في قرارة ذاته ، وكان شكه كينونياً هداماً . إما الشك في ما يرتاح اليه الانسان من الاساليب، التي يعتقدها ناجعة لادراك الحقيقة ، فانه لا يعطل كينونة الحقيقة ، بل يدعو الى الحذر ، والامعان ، والتريث ، ليتيقن ما يسلم به . هذا الشك هو شك نفسي بناه . هو الحقيقة قد اغمت سماؤها ، بفعل من

الانسان لا منها ، فكان على الانسان ان يشك في ذاته ، لا فيها ، ليقو م ما أعوج من ذاته . ولهذا كان الشك الديكارتي ذا قيمتين : قيمة تربوية ، وقيمة اخلاقية .

تقوم القيمة التربوية على ان هذا الشك يروض الانسان ، فيطوعه ، ويعلمه كيف بجب أن يسير في الطريق الحق. ان الشك مصداق نسترشد به ، لبلوغ اليقين الثابت . اما قيمته الاخلاقية ، فهي ابعد وارفع ، لان الانسان يعي بالشك انه مسؤول عن افكاره ، فلا يتكل على الآخرين في اعتناق مبادئة ، ولا يتبناها على حساب غيره . ان الفُّكرة التي يتقبُّلها الانسان من الماضي ، أو من البيئة ، تهبط به الى مسفلة الوجود الانساني ، اذا اقتنع لما غير شاك فيها اولاً ، لانهـــا لا تصدر عنه ، ولا تسمّح له بالتالي ان يكون مسؤولاً حيالهـا . فهو اذن غير حر . في مثل هذه الحالة يجب عليه أن يشك ، والشك هنا لا يعنى فعالَ انعداميا ، أو تعديمياً ، ما دام الفكر يعود ، فيسلم بما كان قد شك فيه . ولكنه بعض الزمن ، تتضح فيه الفكرة ، وتتميز ، لتصبح من عندياته . اذ داك يقتنع بها ، فتنقلب عقيدة في بدء منه . هذا عمل يحرر الانسان ، بجعله مسؤولًا عما يفعله .

الى هنا ينتهي الشك الديكارتي . فقد رأينا كيف شك في علوم عصره ، متخوفاً من البلبلة السائدة في الاحكام ؛ وكيف نشط الى العمل في سبيل تقويم العوج . فكان بدء شروعه ان وضع المنهج ، مستمداً اياه من الروح الرياضية ، لان الرياضيات هي العلوم الوحيدة ، التي يتفق جميع الناس على صحة قولها . هذا المنهج هو الذي حددا

ديكارت على الشك ، ليتحرر من انيار عدة : الماضي ، والتربية ، والحس ؛ الا ان هذا الشك هو شك منهجي ، لا شك مذهبي ، اي انه شك ذهني احتياطي ، لا يصدر عن القلب الذي يكفر حتى النهاية ، اذا خامره الشك مرة ، فيكون هداماً . هنا ، على هذه الصخرة – انا افكر اذن انا موجود – الني اصبحت المدماك الاول لعمارته الجبارة ، تنفس ديكارت الصعداء ، وخف لاستشراف اعالي الحقيقة . وقد رفع بنا ضخما ذا ثلاثة اجنحة : الاول خاص بالنفس ، الثاني خاص بالله ، الثالث خاص بالله ، الثالث خاص بالمادة . فيترتب علينا الآن ان نتجرد لبيان ما هو هذا الوجود الفكري ، الذي حازه ديكارت ، حين قال (انا افكر اذن انا موجود)

## متتطفات ماقساله دیکارت

١ - في أن كل ما يمكن الشك فيه ، هو باطل على الاطلاق « لا ادري هل بجب على '، ان احدثكم عن التأملات الاولى ، التي « تيسرت لي هناك (١) ، لان فيها من دقة النظر الى ما وراء الطبيعة ، ومن البعد عن المألوف ، ما يجعلها غير موافقة لذوق جميع الناس . و ولكنني اجد نفسي ، بوجه ما ، مضطرآ الى التحدث عنهـا ، حتى ه يستطاع الحكم على الاسس التي اخترتها ، هل هي ذات متانة كافية . « كنت قد لاحظت ، منذ زمن بعيد ، ان المر محتاج احياناً ، فيما ختص بالاخلاق ، الى الاخذ باراً يعلم جيداً انها غير يقينية ، وانما و يتبعها رغمذلك، كما لوكانت يقينية ... ولما كنت راغباً اذ ذاك في و التفرغ للبحث عن الحقيقة ، رأيت من الواجب على، أن أفعل ضد ذلك ﴿ تَمَاماً ، وَأَنْ اعْتَبُو كُلُّ مَا اسْتَطِّيعِ أَنْ أَتُوهُمْ فَيُهُ أَقِّلَ شُكُّ ، هُو بَاطُلُ عَلَى و الاطلاق ، لارى ان كان لا يبقى لدي ، بعد ذلك شيء ، خالص مـن ﴿ الشُّكُ عَامًا .

<sup>(</sup>١) في هولاندا

٢ - في أن أحساساتنا واستدلالاتنا الرماضة قابلة الشك.

« وهكذا ، لما رأيت ان حواسنا تخدعنا احياناً ، فرضت ان لا شيء هو ، بالواقع ، على الوجه الذي تصوره لنا الحواس . وكذلك ، لما رأيت ان هناك رجالاً بخطئون في استدلالاتهم ، حتى في ابسط و المسائل الهندسية ، ويأتون فيها بالمغالطات – وقد كنت عرضة للزلل و في ذلك كغيري من الناس – اعتبرت باطلاكل استدلال ، كنت و احسبه من قبل برهاناً صادقاً . واخيراً ، لما لاحظت ان جميع و الافكار، التي تعرض لنا في اليقظة ، قد ترد علينا في النوم ، دون ان و يكون واحد منها صحيحاً ، عزمت على ان اتظاهر، بان كل الامور و التي دخلت عقلى ، لم تكن اصدق من ضلالات احلامي .

٣ - في أن هذه الحقيقة - أنا أفكر ، أذن أنا موجود - هي الصخرة الثارة .

« ولكن ، سرعان ما لاحظت – وانا احاول على هذا المنوال ، ان اعتقد بطلان كل شيء – انه يجب ضرورة ، انا صاحب هذا الاعتقاد ، ان اكون شيئاً من الاشياء . ولما رأيت ان هذه الحقيقة : انا افكر ، اذن و انا موجود ، هي من الرسوخ بحيث لا يزعزعها إفتراضات اعظم (الشكاكين ، مهما كان فيها من شطط ، حكمت بانني استطيع ان و اتخذها ، مطمئناً ، مبدأ اولياً للفلسفة ، التي كنت امجث عنها .

٤ - فى ان الانية لا يمكن الارتياب منها ، لانها متميزة عن الجميم
 قام التميز .

«ثم انعمت النظر بانتباه في ما كنت عليه ، فرأيت انني استطيع

« الافتراض ، انه ليس لي اي جسم ، وانه ليس هناك اي عالم ، ولا اي «حيز اشغله ، ولكنني لا استطيع الافتراض ، من اجل ذلك ، انني «غير موجود ، بل ان شكي في حقيقة الاشياء الاخرى يلزم عنه ، بضد «هذا، لزوماً بالغ البداهة واليةين ، ان اكون موجوداً ، في حين انني ، «لو وقفت عن التفكير ، وكان سائر محيلاتي حقاً ، لما استطعت « الاعتقاد انني موجود .

«عرفت من ذلك انني جوهر ، تقوم طبيعته او ماهيتة، على انه «يفكر، فلا محتاج في وجوده الى اي مكان، ولا يتعلق باي شيء مادي، « بمعنى ان الانا – اي النفس التي انابها ما انا – متميزة عن الجسم تمام « التميز ، لا بل ان معرفتنا بها اسهل . ولو بطل وجود الجسم ، على « الاطلاق ، لظلت النفس موجودة بتمامها .

هن عين ان هذه الحقيقة – انا اذكر ، اذن انا موجود – هن عين البداهة والوضوح .

ثم نظرت بعد ذلك ، بوجه عام ، فيا يلزم لقضية ما ، حتى تكون وصحيحة ، يقينية . ولما كنت قد وجدت قضية ، علمت انها موصوفة بصفة واليقين ، وأيت من الواجب ايضاً ان اعلم ، على اي شيء يقوم هذا اليقين . فلاحظت انه لا شيء في قولي : انا افكر اذن انا موجود ، يضمن لي وانني اقول الحقيقة ، الا كوني ارى بكثير من الوضوح ، ان الوجود واجب التفكير . فحكمت بانني استطيع اتخاذ قاعدة عامة ، لنفسي ، وهي ان الاشياء التي نتصوره ا تصوراً بالغ الوضوح والتمييز ، هي وصحيحة كلها .

ايم الثاثِ في لنفسِسُ أواليقينِ الأول أواليقينِ الأول

شك ديكارت في التقليد ، لانه لم يبن على اساس البداهة ؛ وشك في الاراء التي اتنه من التربية ، لانها لم تكن واضحة متميزة ؛ وشك في احساساته ، لانها تتغير فتخدع الانسان ؛ ثم خطا خطوة اجرأ ، فشك في الحقائق العلمية ، لانه لم يجد فيها الضمان، الذي يكفلها .

اجل ، شك ديكارت في كل هذه الامور ، من حيث الفكر ، وشك في الله ايضاً . لكنه لم يستطع ان يشك في انه يشك . انا اشك اذن انا افكر ؛ وانا افكر اذن انا موجود . الا ان التيقن بانه موجود، لا يكفي وحده ليعرف الانسان، كل المعرفة، اي شيء هو هذا الوجود. قد يشتبه الوجود على الانسان، فيضل الفكر، عن جادة الحق، في المعرفة التي هي اكثر المعارف بداهة .

فهاذا يمكن اذن ان تكون الانا التي تشك ، ولا تقبل شكاً فيها ؟ هل هي قوة التغذي ، وقوة المشي ؟ كلا ، لان الجسم غير ضروري ، ولهذا يصح تماماً ان لا تكون لي قوة التغذي وقوة المشي . هل تكون الانا ذلك الاحساس في " . كلا أيضاً ، لأن الاحساس لا مجدث بدون جسم . وكم من مرة ، اعتقدنا اننا نحس في النوم باشياء كثيرة ، يتضح لنا

97

في اليقظة اننا لم نحس بها حقاً . فانا اذن لست الاعضاء ، ولا الهواء المنتشر في الاعضاء ، ولست الريح ولا النسم ، ولا شيئاً من كل ما استطيع ان انخيل واتصور ، لانني قادر على ان افترض جميع هذه الاشياء غير موجودة ، دون ان يمس هذا الافتراض وجودي الخاص . هل يكون التفكير هو الميزة الاصلية التي تكوّن انيتي ? هنا بجاوب ديكارت عن هذا السؤال بالايجاب . ان الفكر هو الميزة الاصيلة التي تقوم عليها انيتي . انا موجود ما دمت افكر ؛ فاذا انقطعت عن التفكير ، انقطعت عن الوجود . قال في التأمل الثاني « اي شي ، انا اذن ? انا شي يفكر ? هو شي و يرتاب ، ويتصور ، ويثبت ، وينفي ، ويرفض ، ويتخيل ايضاً ، ويشعر . »

لا بد من الايضاح هذا ، ان الوجود الذي عناه ديكارت ، هو الذي يستخدم كل وجودات الانا في سبيل وجوده ، فلا يكون في النفس وجود الا بفضل وجوده . هو الوجود ، المسلط على ابعد حالات النفس ، مهما تنوعت وتلونت . ومن كان له السيادة ، 'فضل على الذي يسود . هذا الوجود ، اذن ، هو خير الوجودات في النفس . لا يتزمن حين تتزمن حالاتها ، ولا يتحيز حين تتحيز . لذا كان اصدها كياناً في وجه الشك ، لان الشك من معدنه : وكان اقربها تناولاً ، لان البعد من معانيه : وكان ابسطها فهماً ، لان التركيب ابتعاد عنه : وكان العرب الفل من الفكر الواعي . النفس ، وبغيره لا تكون حق ذاتها . هذا الوجود هو الفكر الواعي . النفس ، وبغيره لا تكون حق ذاتها . هذا الوجود هو الفكر الواعي .

لا يتصرم بتصرم الزمان ، ولا يتقلص بتقلص المكان . أن جميع الحالات النفسية ، من فرح ، وحزن ، وغضب ، وحب ، ورحمة ، وحقد . الخ بجاجة الى الفكر . هي تشرق ثم تغيب ، وهذا دليل على طرومًا ، لان خاصة الطارى، أن يعبر ؛ لذا لا تستحق صفة الوجود الاصيل . أن الوجود الحق هو الذي يوجد على الدوام . ومن هنا كان الفكر ، الذي لا ينقطع عن أن يفكر ، هو الكفالة لكل حالة في النفس . قال في التأمل الثاني « بديهي كل البداهة ، انني انا الذي اشـك ، وانا الذي ﴿ ارغب ، وانا الذي افهم ، ولا حاجة الى شيء آخر يزيدني ايضاحاً . « ومن المحقق كذلك ، انني قادر على التخيل : لان هذه القدرة عــلى « التخيل، وغم القول ان لا شيء مما اتخيل هو شيء حقيقي، لا تعرى من « الوجود في " ، ولا تنفك جزءاً من فكرى . واخيراً أنا الشخص عينه « الذي يحس ، اي الذي يدرك اشياء معينة بواسطة الحواس ، لاني « ارى بالواقع ضوءاً ، واسمع دوياً ، واحس حرارة »

¥

اذن ، ما هي هذه النفس المفكرة ? وبعبارة اوضح ، من هو الانسان ؟ لا بد لنا ، في هذا الجال ، من الرجوع قليلًا الى الوراء . جرى العرف ، قبل ديكارت ، ان يقسم الانسان قوى ثلاث : الروح ، والنفس ، والجسد . ان عالم الروح ، هو عالم الثوابت ( اي

العقل). وعالم النفس، هو عالم البواعث ( اي الشعور). وعالم الجسد، هو عالم الزوائل ( اي الحساسية ). وهكذا اعتبرت رابطة النفس

بالجسد رابطة حميمية ، بدعوى ان النفس تنأثر مباشرة في ذات نفسها باعمال الجسد ، وان الجسد ينفعل مباشرة في ذات جسده باهواء النفس . فيصبح ذا صعور في ذاتها . وتبقى فيصبح ذات شعور في ذاتها . وتبقى المرتكزات الثابتة في العقل من عنديات الروح . ان الجسد يعيش ، والنفس تشعر ، والروح تفكر .

ثم جاء ديكارت ، فبدأ من صحيفة بيضاء ، وغير الاوضاع القائمة قبله ، اي انه قسم الانسان نفساً وجسداً فقط . بالنفس يحصل الفكر وهي خالدة ، وبالجسد بحصل الامتداد وهو فان . وقد اعتبر النفس اشرف حسباً ، لان لها علماً فطرياً بالقضايا الثابتة . فبامكان الانسان اذن ان يتصور ذاته بلا جسد ، ولا هوى ، دون ان يفقد بهذا التصور شيئاً من جوهره الانساني ؛ ولكنه عاجز عن ان يتصور ذاته بلا فكر ، هون ان ينعدم جوهره الانساني ؛ ولكنه عاجز عن ان يتصور ذاته بلا فكر ، دون ان ينعدم جوهره الانساني ؛ قد تقف كل حركة في الانسان ، الاحركة الفكر ، لأنها من وراء كل حركة اخرى .

ان الفكر موجود على الدوام ، مهما كان من امر ذلك الشيطان المخادع ، الذي يستطيع ان يعطل كل شيء يخطر بباله ، فيزيد ، او ينقص ، او يغير ، او يستحدث ، الا انه لا يعطل الفكر عن التفكير . اذن الفكر واقع أصل في النفس ، عنجى من الشك ، مهما امتد الشك في شكه . وهذا يعني أن النفس بسيطة ، لا تتحول عن بساطتها ، وبساطتها تقوم على انها فكر لا امتداد له ، اي فكر لا يمت بصلة الى ما هو من صفات الجمم ، كالطول والعرض والعمق .

ومن هنا عدم اعتراف ديكارت ، للنفس الحالصة ، الا بميزتين

اصلتين ، هما الادراك والارادة . وبهذا يكون قد حذف الحساسية ، التي عاد فادخلها في علمنفسه ، من طرف خفي . ان اللاوعي ، بمفهومه العصري ، مفقود من فلسفة ديكارت . اما السبب الذي حداه على اهمال اللا وعي ، فهو راجع الى انه قد عرق النفس بالفكر الواضح . لذلك لم يعد بمقدوره ان يقر لها بوجود الشعور الدفين ، والاحساسات الغامضة الصادرة عن مخابي، ما وراء الوعي. فنحن ، اذن ، وفقاً لتعاليم ديكارت، حيال عالمين : عالم النفس ، اي عالم الفكر والحرية ؛ وعالم الجسد ، اي عالم الامتداد والجبرية . وهذا يعني ، ان علمنفس ديكارت هو ثنائي التصنيف .

ومن هنا ، خرجت معضلة علاقة النفس بالجسد . اجل ، ان هذا التباين الحاسم ، الذي اقامه ديكارت بين النفس والجسد ، هو طلاق مبرم . فالنفس ، في نظر الاقدمين ، مندمجة بالجسد ، وفي نظر ديكارت ، متصلة به . وبين الاندماج والاتصال فرق مبين ، لان الاندماج بالجسد بجملها جسداً ، والاتصال به يبقيها نفساً . ان النفس ، اذن ، ذات خاصتين اصيلتين : الادراك والارادة .

جد(ل خصائص النفس

sensation

١ - الحساسية على الرغم من التباين الحاسم ، الذي اقامه ديكارت بين النفس و الجد ، لم يغرب عن باله انها متصلان بعضها ببعض . هذا واقع لا يمكن الشك فيه مطلقاً . ولكن الاتصال لا محدث عن طريق النفس بالجدد ، بل هناك عامل آخر ، يقوم بدور الوسيط بينهما ، فيكون ضابط ارتباط . هذا الضابط الارتباطي ، هو الغدة الصنوبرية ، التي عَلاً مركز مكتب استخبارات بين النفس و الجدد . ويجب القول هنا ، بان هذه النظرية ، قد سخر منها الزمان ، فيا بعد ، ورسبت من جملة المهملات .

ان الجسد ، في نظر ديكارت ، آلة تتحرك عضلاته بطريقة اتوماتية ، كاتوماتية عضلات الحيوان . فالدجاجة التي تهرب خوفاً من الثعلب ، لا تشعر بالحوف ، ولكنها تهرب كما لو كانت خائفة . وهكذا قل عن الانسان ، الذي يهرب اذا وجد نفسه في ظرف مماثل . لهذا كانت حركة الحوف العضلية ، عند الانسان ، شبيهة كل الشبه بحركة الحوف العضلية عند الحيوان ؛ واغا يضاف الى هذا الحدث العضلي ، عند

الانسان ، انفعال نفسي يدعى خوفاً . فحسد الانسان آلة ، وجسد الحيوان آلة ؛ الاان آلتية الجسدالانساني ، تتوازى مع الاهوا والنفسية ، في حين ان آلتية الجسد الحيواني، لا يقابلها شيءمن اهدا. وانفعالات والدليل على ان جسد الحيوان آلة صماء ، بكماء ، عمياء ، هو عجزه عن النطق . زد على ذلك ، ان غرّ ائزه محدودة للماية ومتخصصة . فإذا اظهر بعض الذكاء ، في عمل ما ، جهل غيره ؛ هو كالساعة التي احكم تركيب دواليبها ، منذ البدء . قال ديكارت ، في او اخر القسم الخامس من مقالته: «من الملاحظ أن ليس في الناس ، ولا استثنى البلهاء منهم ، من هم من «الغباوة والبلادة ، بحيث يعجزون عن ان يرتبو الالفاظ المختلفة بعضهامع بعض، « وان يؤلفوا منها كلاماً يعبرون به عن افكارهم ، في حين انه لا يوجد « حيوان يستطيع ان يفعل ذلك ، مهما يكن امره كامــلا وظروف ه نشأته مؤاتية . وهذا لا ينشأ عن نقص في اعضاء الحيوانات ، لانك « تجد العقعق والبيغاء يستطيعان أن ينطقا ببعض الالقاظ مثلنا ، ر ولكنك لا تجدهما قادرين قدرتنا على الكلام ، اعنى كلاماً يشهد بانهما ﴿ يَعْيَانَ مَا يَقُولَانَ ، فِي حَيْنُ أَنَّالِنَاسِ الذِينَ وَلَدُوا صَمَا، بَكُمَّا ،وحرموا و الاعضاء التي يستخدمها غيرهم للكلام ، كحرمان الحيوانات او اكثر ، « قد اعتادوا أن يخترعوا من تلقاء انفسهم اشارات، يفهمها من يجد الفرصة « الكافية ، لتعلم لغتهم ، لانه موجود باستمرار بينهم . وهذا لا يدل على « أنه لا عقل لهم البتة ، لاننا نرى أن معرفة الكلام لا تستازم الا القليل « من العقل . , و لما كان من الملاحظ أن بين أفراد النوع الواحد مـن « الحيوان تبايناً ، كتباين افراد الانسان ، وان بعضها ايسر تدريباً

« من بعض ، كان من البعيد عن التصديق ، ان قرداً او ببغاء من اكمل افراد نوعه ، لا يساوي في ذلك اغبى طفل ، او على الاقل طفلا « مضطرب المنخ ، الا اذ كانت نفس الحيوان من طبيعة مغايرة كل « المغايرة لطبيعة نفوسنا . فيجب علينا اذن ان لا نخلط بين الكلام « والحركات الطبيعية ، التي تدل على الانفعالات ، والتي يمكن للآلات « ان نقلدها ، كانقلدها الحيوانات ، وان لا نعتقد ، مع بعض الاقدمين ، هم ان الحيوانات تتكلم ، وان كنا لا نفهم لغتها . لانه ، لو كان ذلك « صحيحاً ، لكان في استطاعتها ايضاً ، ما دام لها كثير من الاعضاء « المشابه لاعضائنا ، ان تفهمنا ما مختلج في صدورها كما تتفاهم وابناء « جنسها »

النفس، تتسرب الى الجسد عن طريق الغدة الصنوبرية ، بامر من الخافس، ففي كل مرة تنفعل النفس بدافع من الخارج ، يتحرك الجسد معها ، متلقيا اهواءها بواسطة هذه الغدة عنها ، وقد اطلق ديكارت على الاهواء اسم الارواح الحيوانات. هذه الارواح الحيوانية هي اسراب ذرات عضوية ، لطيفة للفاية ، شديدة الحرارة ، تنجم عن تقطير الدم ، و تسير بغضون انابيب الاعصاب ، المتصلة بجميع اطراف الجسد . هذه الذرات الدموية هي الاهواء . فاذا مرت الارواح الحيوانية في المسلك ذاته عدة مرات ، مثلا ، تركت هذه المرورات في الاعصاب اثراً عمق فاعمق ، لان الجسد محتفظ بآثار الماضي ، فتتولد العادة . ومن اجل اعتمى فاعمق ، لان الجسد محتفظ بآثار الماضي ، فتتولد العادة . ومن اجل هذا ، لم يعتبر ديكارت الاحساسات الا مظاهر عارضة ، في النفس ،

هي ليست من صلبها . عم ٢ - الادراك. اما الادراك فهو عنصر اصبل في النفس ، تنبشق منه الافكار الصافية ، التي تتميز عن الاهوا. في انها لا 'تفعل. والافكار هي كل ما يحدث في النفس ، عندما تتصور ، مهما كانت الطريقة الـتى تتصور بها . فاذا اعتبرنا الافكار في ذاتها ، وبقطع النظر عما يربطها بغيرها من الاشياء، لم يجز لنا أن نقول بانها صحيحة أو خاطئة ب فسواء تصورت النفس عنزا أو غولاً ، لا يكون تصورها لاحدهما أقل صدقاً من تصورها لـلآخر . الافكار الحاطئة ، كالافكار الصحيحة ، إحوال نفسية ، أو انحاء من إنحائها . لهذا لإنرى فيما بينها فرقاً ولا تباينــاً . الادراك لا يثبت ولا ينفي . وقد قسم ديكارت الافكار ثلاث فئات : الافكار التي نبتدعها وهي الوهمية ، والافكار التي تأتينا من العالم وهي الحارجية ، والافكار التي تلد معنا وهي الفطرية . أن الافكار الوهمية .(Les idées factices) لا تستحق ان نبحث فيها ، لانها من مبتكر أت الحيال ، أي من صنع أيدينا ، نزيد عليها ما نشاه ، ونشذب منها ما نشاه ؛ مثلا ، عرائس البحر الفاتنة ، والحيال ذوات الاجنحة الطائرة ، وصورة حيوان نصفه انسان ونصفه فرس ، وما شاكلها من تلفيقات الواهمة . هذه الافكار مصطنعة ، محترعـة ، نركبها منصور عارضة. أما الافكار الحارجية(Les idées adventices) فهي التي يولدها فينا الاحتكاك بالمادة . وهي تختلف كثيراً عن الافكار السابقة ، لانه قد إنبطت بها معضلة وجود الطبيعة . فالاصوات التي اسمعها عندما أصغي ، والشمس التي أراها عالقة في كبـد السماء ،

والحرارة التي اشعر بها ، جميع هذه الحالات تنبئني عن ان شيئاً ، هو كائن في الحارج .

م هذه الافكار لم تلد معنا ، ولكنها ليست من خلقنا . قال في التأمل الثالث : « ان هذه الافكار لا تعتمد على ارادتي ، لانها كثيراً ما تخطر « لي على الرغم مني ؛ فانا الآن مثلاً اشعر بالحرارة ، سواء اردت او لم ارد . ولهذا اقنع نفسي بان هذا الشعور بالحرارة ، او هذه الفكرة عن « الحرارة ، انما حدثت في نفسي من شيء مغاير لي ، اي بواسطة حرارة « النار ، التي اجلس على مقربة منها . ولست ارى اقرب الى المعقول ، ومن آن احكم بان هذا الشيء الغريب عني ، دون سواه ، يطبع « شبيهه في » .

ي يبقى الافكار الفطرية ( Les idées innées ). فهي ليست من مختلقاتنا ايضاً ، ولا من اثر العالم الحارجي فينا ، ولكنها تلد معنا . هذه الافكار الفطرية هي المسائل الهندسية ، كزوايا المثلث الثلاث المساوية لقائمتين ، والمبادى الإخلاقية الاولية ، كالحير والشر ، والحقائق الالهية ، كفكرة الحالق . هذه الفطريات هي في سوس النفس البشرية ، وهي قوام جميع افكارنا . فقد نستغني بها عن جميع الافكار الحارجية ، لادراك حقيقة الاشياء . وهذا يعني ان النفس تحمل في طياتها جبرية الطبيعة . فلا حاجة الى الاختيار ، اذن ، اي الى التجربة العلمية ، الا في سبيل اظهار هذه الافكار الفطرية الى حيز الوجود . ان التجربة لا تخلقها ، واغا توقظها فينا . ولذا كانت هذه الفطريات شاملة ، لا تتغير بتغير الزمان ، ولا تتبدل بتبدل المكان . هي مثبتة في الواح النفس ، منذ ان

سويت النفس نفساً .

وقد اشكات هذه النقطة على معظم 'شر"اح ديكارت ، فاعتقدوا انه يقول بوجود هذه الفطريات ، كاملة في النفس منذ الولادة ، وقد رد رينه ديكارت بذاته على هذه الاعتراضات ، التي سددت سهامها اليه ، مبيناً ان الافكار الفطرية لا تأتي كاملة مع النفس. لكنها تكون في البدء مجرد قابليات ، يحتساج الانسان الى التدرب ، فيما بعد ، لتأخذ شكلًا واضحاً . هنا تظهر قيمة التربية . فلو لم تكن النفس مستعدة ، بقبلية هي في اصل النفس ، لتفهم هذه الافكار الثابتة ، لما استطاعت بطريقة من الطرق أن تتفهمها وتتمثلها . ذلك ، لأن التربية لا تولد في النفس اشياء ، تكون النفس خالية منها . ولكن هذا لا يعني ان النفس تأتي كاملة الافكار ، منذ الولادة. ان النفس مجاجة الى الاختبار ، لا ليخلق فيها ما ليس فيها ، وانما لينمي فيها مأ هي قائمة عليه اصلًا . م ٣ - الارادة. هي ملكة أصلة في النفس، تقوم مهمتها على أن تقييم الافكار، فتطلق الأحكام سلباً أو الجاباً. ولا بد للارادة من التدخل، وأما الادراك وحده ، فلا يبت ولا يقطع . الادراك يعرف ، ليس آلا ، ويعرف ببطء كلي ، عاملًا ضن اطارات الزمن . وإكن ذلك لا يتفق مع سرعة الحوادث ، التي تستلزم ضرورة البت . لهذا تتدخل الارادة ، لتثبت او تنفي بعجلة . اذن يجب القول بان الحكم فعل اختياري ، وان الارادة والحرية شيء واحد ، في نظر ديكارت .

ما لا شك فيه ان الادراك يعبد السبيل للارادة ، فيرمي نوراً على ما يجب اعتقاده. وبالرغم من هذا، فقد وضع ديكارت بينهما فارقاً عظيماً ،

لأن البداهة الادراكية، لا تولد الفعل الارادي . قد ادرك الحير ، ولا اريد فعله . للارادة اذن سلطة ، لا تحد فعلها سلطة اخرى مطلقاً . ان احكامها فوق كل أدراك ، فتنفي وتثبت بطرفة عين . الادراك دونها مرتبة ، تطغى عليه بقوة ، وتتجاوزه الى حد بعيد ؛ فهي ، لا الادراك ، التي تأمر بفعل الشيء او بعدم فعله . وبعبارة اوضح ، ليكي نثبت او ننفي الاشياء ، التي يعرضها الادراك ، يجب علينا ان نقدم بملء ارادتنا ، دون ان نحس بضغط من الحارج ، يملى علينا ذلك التصرف . ب فالارادة ، اذن ، اوسع نطاقاً من الادراك. قال في التأمل الرابع: « ان تجارب وجداني تشهد بان لي ارادة ضافية ، مترامية ، لا تحصرهـا « حدود ، ولا تحبسها قبود » و لما كانت الارادة غيل الى ان لا تبالي ، خمن السهل جداً ان تضل ، وإنَّ تختار الخطأ بدلاً من الصواب ، والشر عوضاً من الحير . وخير الوسائل ، كي نتجنب الوقوع في الحطأ ، هو التوقف عن الحكم ، ريمًا يلقي الادراك على الاشياء نوراً جلياً . وهـذا يعنى ان الادراكِ ، اي ألمعرفة البديهية الواضحة المتميزة ، يجب ان تسبق حكم الارادة . قال في التأمل الرابع : « ليس من سبيل الى ان اقع في « الخِطأ ، ما دمت امسك ارادتي في حــــدود ادراكي ، مجيت تقصر « حكمها على الاشياء، التي يتمثلها لها الذهن بوضوح وتمييز » . ولكن هذه الرابطة لا تعني وجود علاقة سبية بين الارادة والادراك ، بل تظهر فقط، ما للادراك من تأثير على الارادة ، في سبيل تقويمها . ذلك ، لان الارادة نظل قوة مستقلة عن الادراك ، لا نهاية لها ولاحد . أن الحرية تراد بدون برهان وتفكير . هنا يتضح لنا الفرق

رين سقراط وديكارت من هذا القبيل . . يقول سقراط : ما من احد يخطى · بارادته ، لان الحاطى ، يحهـل مقدار سيئاته : فيخطأه اذن ناتج عن ضلاله . وهكذا يضع سقر اطنوعاً ` من السبية بين الادراك والارادة ، لان الارادة تكف عن أن تريد ، عندما يتضح لها الحق عن طريق الادراك ، فتتقيد به . اما ديكارت فهو يؤمن عكس هذا الايمان . قال: مامن احد يخطى و الا بارادة ناقصة . وهذا يعني اننا نخطى، عين لا يكتمل الادراك وضوحاً ، فتتدخل الارادة قبل الاوان، وتبت بسرعة . مثلها مثل القاضي الذي يعطي الحكم ، ولما ينتهي من دراسة الدعوى . واذن الضلال خطأ ناتج عن استعجال الارادة ذاتها ، لتقول : على هذا ان يكون هكذا . إن الحكم فعل ارادي محض ، لا ادراكي ، لان الفكرة في حد ذاتها لا تكون صحيحة ولا خاطئة . الفكرة هي فكرة ، ليس الا . اما الحقيقة والضلال ، فهما من احكام الارادة . وهكذا يطلق ديكارت الارادة من ا كل عقال . `هي قادرة دائمًا على ان تنفي ، لانهــا حرة ، والحرية لا تتقيد بشيء.

### متتطفات ما قب اله دیکارت

١ - يجب ان نعيد النظر مراراً في الاشياء ، التي يريبنا منها اقل
 ظن ، حتى ندرك في النهاية ما هو ثابت يقيني .

« غرني تأمل البارحة ، بفيض من الشكوك ، لم يعد بمقدوري ان و المحوها من نفسي ، ولا ان اجد مع ذلك سبيلا الى حلها . كأنني « سقطت فجأة في ماء عميق للغاية ، فهالني الامر هولاً شديداً ، حتى انني ه لم اقدر على تثبيت قدمي في القاع ، ولا على العوم لتمكين جسمي ، فوق سطح الماء . لكنني سابذل طاقتي للمضي ثانية ، في الطريق الني « صلكتها البارحة ، مبتعداً عن كل ما قد يكون لدي اقل شك فيه ، « كما لو كنت على يقين من انه باطل . وسأتابع السير في هذه الطريق ، ه حتى اهتدي الى شيء ثابت ، فاذا لم يتيسر لي ذلك ، بقيت في حالي ، « على الاقل ، حتى العلم علم اليقين ، انه لا يوجد في العالم شيء ثابت .

٢ - وانه لعمل هائل ، اذا استطعنا أن نعثر على شيء ثابت .

« لم يكن ارخميدس يطلب الا نقطة ثابتة ، غير متحركة ، اينقل الكرة الارضية من مكانها الى مكان آخر . وكذلك انا ، فانه مجتى لي

« ان اعلل النفس باكبر الآمال ، اذا اسعدني الحظ ، وعثرت على شيء « ثابت ، لا شك فيه .

#### ٣ - لذا يجب علينا أن نعيد النظر في كل احساساتنا .

«سافترض ، اذن ، ان جميع الاشياء التي ارى ، هي باطلة . «وسأميل الى الاعتقاد ، ان شيئاً لم يكن قط ، من كل ما تمثله لي «ذاكرتي ، المليئة بالاغاليط. سأحسب اني خلو من الحواس، وان الجسم ، «والشكل ، والامتداد ، والحركة ، والمكان ، ان هي الا اوهام «نفسي . اذن اي شيء يكن ان نقدره صحيحاً ? لعل شيئاً واحداً ، «وهو انه لا يوجد في العالم شيء ثابت .

# ٤ - وحين اشك هكذا في كل شيء ، لا استطيع الشك في اني كائن ، وفي ان هذه القضية ـ اناكائن ـ هي صحيحة بالضرورة .

«اكن ، ما يدريني ، لعل غت شيئاً آخر ، لا يكن ان يخالجنا ادنى شك فيه ، وهو يختلف عن الاشياه ، التي حكمت منذ قليل بانها عبر ثابتة . اليس هنالك اله ، او قوة اخرى ، توحي الى نفسي هذه و الحواطر ? ليس هذا ضرورياً ، فقد استطيع ان أحدثها من نفسي . وانا اذن ، الست على الاقل شيئاً ? لكنني انكرت ، فيا تقدم ، ان «يكون لي اي حس ، او جسد عير اني حيران ، اذ ما هي النتيجة « من هذا ? هل بلغ ارتباطي بالجسم ، والحواس ، اني لا اكون « موجوداً بدونها ? ولكنني اقتنعت ، قبلا ، بانه لا يوجد في العالم شي « على الاطلاق ، لا سما ، ولا ارض ، ولا نفوس ، ولا اجسام . فهل « اقتنعت اذن باني السما ، ولا ارض ، ولا نفوس ، ولا اجسام . فهل « اقتنعت اذن باني السما ، ولا ارض ، ولا نفوس ، ولا اجسام . فهل « اقتنعت اذن باني السما ، ولا ارض ، ولا نفوس ، ولا اجسام . فهل

« بلا شك ، ان اقتنعت بشي او فكرت فيه .

و ولكن ، هناك ، لا ادري اي مضل شديد القوة و المكر ، يبذل و كل مهارته لاضلالي داءًا . اذن ، ليس من شك في اني موجود ، ما دام يضلني . فليضلني ما شاء ، لانه عاجز ابداً عن ان يجعلني لا شيء ، و ما دمت افكر انني شيء . و من هنا ينبغي ان اخلص ، وقد رو"يت و الفكر وامعنت النظر في جميع الاشياء ، الى ان هذه القضية « افا كائن ، وانا موجود ، هي قضية صحيحة بالضرورة ، في كل مرة انطق بها و اتصورها في ذهنى .

### ه - الان ، وقد ثبت عندي انني موجود ، يجب على ان انساءل: من انا ?

« لكني لا اعرف بوضوح كاف ، اي شي انا ، الذي ثبت عندي « انني كائن . علي ، منذ الآن ، ان انتبه جداً ، فلا آخذ شيئاً آخر بدلاً « مني ، ولا اضل عن الصواب ، حتى في تلك المعرفة ، التي ارى انها « اكثر معارفي يقيناً وبداهة .

### ٦ - لذا يستحسن أن أعيد النظر ، من جديد ، في الذي كنت أظنني أياه .

من اجل ذلك ، ساعيد النظر في الذي كنت اظني اياه ، قبل ان عالجي هذه الحواطر الاخيرة ، وسابتر من ارائي القديمة ، كل مايكن و ان تزعزعه اسباب الشك التي ذكرتها الآن ، كي لا يبقى غير ما كان ويقينه تاماً . اذن ، ماذا كنت اظنني من قبل ? كنت اظنني انساناً ، ولكن ما هو الانسان ? هل اقول انه حيوان عاقل ? كلا ،

« لان هذا يقتضي ان امجث بعدئذ عما هو الحيوان ، والعاقل ، فانزلق « بذلك من سؤال واحد الى الحوض ، دون شعور مني ، في اسئلة « اخرى اصعب واعقد . وانا لا اريد ان اضيع ما بقي لي ، من اوقات « الفراغ القليلة ، في محاولة الكشف عن مثل هذه الصعوبات . لكني اؤثر ان انظر هنا في الحواطر ، التي ولدها ذهني ، والتي استمدها من « طبيعتي وحدها ، حين عكفت على البحث في وجودي .

« حسبت اولاً ان لي وجهاً ، وان لي يدين ، و ذراعين ، ان لي ذلك الجهاز المركب من عظم و لحم ، على نجو ما يبدو في جسم آدمي ، و وهو الذي كنت ادل عليه باسم الجسد . وحسبت ايضاً انني كنت « اتغذى ، و امشي ، و احس ، و افكر ، ناسباً الى النفس جميع هذه « الافعال . لكنني – و ان كنت لم ابحث مطولاً في ماهية هذه النفس ، و او ، و ان كنت قد و قفت للبحث فيها – كنت اتصورها شيئاً نادراً « و لطيفاً جداً ، كريح ، او نار ، او هو ا ، رقيق عاماً ، قد اندس و انتشر « في اغلظ اعضائي . اما الجسم فما شككت قط في طبيعته ، بل كنت « اظن اني اغرفها معرفة متميزة . ولو اردت ان اشرحها و فقاً للمعاني ، « الني كانت في ذهني ، لوضعتها على هذا النحو :

« اقصد بالجسم كل ما يمكن ان مجد بشكل ، وما يمكن ان مجنويه « مكان ، وما يمكن ان يشغل حيزاً ، مجيث يقصي عنه اي جسم آخر ، « وما يمكن ان مجس ، اما باللمس ، او البصر ، او السمع ، او الذوق ، « أو لا يمكن ان مجروع بذاته على انحاء كثيرة ، بل بشيء خارج عنه ، « يسه ثم يترك اثراً فيه ، لانني لم اعتقد قط ان القدرة على التحرك من « يسه ثم يترك اثراً فيه ، لانني لم اعتقد قط ان القدرة على التحرك من

« الذات ، وعلى الاحساس والنفكير من الذات ، هي امور تخصطبيعة « الجسم، بل كان يدهشني، بالعكس، أن ارى مثل هذه القوى حادثة في « بعض الاجسام .

٧ - في اننا لسنا شيئاً بما كنا نظننا اياه ، بل نحن شيء يفكر . \_ ه لكن ، انا من أكون الآن ، وقد افترضت وجود من هو شديد ﴿ السطوة ، والمكر ، والدهاء ، يبذل كل ما اوتي من قوة ومهارة ، في « سبيل اضلالي ? هل استطيع ان اؤكد اني املك صفة و احدة ، من « جميع الصفات ، التي نسبتها قبلًا الى طبيعة الجسم ? لقد فكرت ملياً « في الامر ، واجلت في ذهني هذه الصفات مثني ، وثلاث ، فلم أجد « منها شيئاً، يصح القول فيه انه من خواص نفسى . اذن لا حاجـة الى « تعدادها، ولننتقل الى صفات النفس ، كى انظر هل املك و احدة منها. « ان اول ما اوردنا ، من هذه الصفات ، هو قوة التغذي وقوة « المشي . ولكن اذا صح ان لا جسم لي ، صح ايضاً ان لا قوة لي على ه المشي والتغذي.ثم اوردنا صفة ثانية من صفات النفس هي الاحساس ؛ غير ُه ان الاحساس لا يكون بـ دون الجسم ، وان كنت قد اعتقدت فيما « مضى اني احسست ، وانا نائم، بأشياء كثيرة تبينت بعــد اليقظة، انى لم احس بها حقاً . ثم اوردنا صفة ثالثة من صفات النفس هي الفكر . واني « اجد هنا ان الفكر هو الصفة التي تخصني ، والتي وحدها لا يمكن فصلها « عني . انا كائن ، انا موجود : هـذا امر ثابت . ولكن ، كم مـن « الوقت ? أنا موجود ما دمت أفكر . فم تى انقطعت عن التفكير ، « انقطعت عن الكينونة والوجود بتاتاً . /ح

« لا اسلم الآن بشي، لا يكون صحيحاً بالضرورة . اذن، لست على « التدقيق غير شي، يفكر ، اي روح ، او ادراك؛ او عقل ؛ وهي الفاظ « كنت اجهل معناها من قبل . فانا ، والحالة هذه ، شي، صحيح « وموجود حقاً . ولكن اي شي، ? لقد قلت انني شي، يفكر ، وهل « انا شي، غير ما ذكرت ? هنا استحث خبالي ايضاً ، لعلي اعثر في على « انني اكثر من كائن يفكر . جلي، اني لست تلك المجموعة من الاعضاء، « التي سميت بالجسم الانساني ؛ ولست هوا، رقيقاً لطيفاً ، ينتشر في « جميع تلك الاعضاء ؛ ولست رمجاً ، ولا نسمة ، ولا مجاراً ، ولا شيئاً « من كل ما استطيع ان انخيل، واتصور ، لانني كنت قد افترضت انها « ليست موجودة ، ومع ذلك ارى انني ما زلت موقنا من وجودي . « ليست موجودة ، ومع ذلك ارى انني ما زلت موقنا من وجودي .

« ولكن هل يكون صحيحاً ان هذه الاشياء ذاتها – التي افرض انها وليست موجودة ، لانني اجهلها – لا تختلف بالحقيقة عن نفسي التي واعرفها ? لست ادري ؛ ولا اجادل الآن في هذا ، وحسبي ان لا احكم والا على الاشياء التي اعرفها : لقد عرفت اني موجود ، وها اني باحث في اي وجود هو وجودي ، انا العارف اني موجود . لكن ، من والثابت جداً ان معرفة ذاتي ، بمعناها الدقيق ، لا تعتمد على الاشياء والتي لم اعرف وجودها بعد ، ولا على اي شيء من الاشياء، التي استطيع وان اتوهمها، واتخيلها ؛ بل إن في لفظي التوهم والتخيل ، ما ينبهني الى « غلطتي ، لانني آكون متوهماً بالواقع حين اتخيل اني شيء ، اذ التخيل « خلطتي ، لانني آكون متوهماً بالواقع حين اتخيل اني شيء ، اذ التخيل « كناية عن تأمل لصورة او لشيء جسمي . لكن سبق ان علمت بيقين

«انني موجود ، وانه من الممكن الا تكون جميع تلك الصور \_ وعلى العموم جميع ما يتعلق بطبيعة الجدم \_ سوى احلام وتخيلات . فيتبين «لي ، انني حين اقول «سأستحث خيالي لاعرف ماهيتي معرفة اوضح » «لا اكون اكثر صواباً مني حين اقول «انا الآن مستيقظ ومبصر «شيئاً واقعياً حقيقياً . ولكن ، بما اني لا اراه بعد بوضوح كاف ، «فسأنام قصداً لتمثله لي احلامي ، بمزيد من الوضوح والبداهة » اذن لا «شي ، من كل ما تستطيع محيلتي ان تحيطني به ، مختص بالمعرفة التي «تكون لدي عن نفسي . فيجب ، والحالة هذه ، ان نفشط الذهن ، «وان نصرفه عن هذا التصور ، ليتمكن من ان يعرف طبيعته معرفة «متميزة حق التميز .

#### ٩ في ماهية الشيء الذي بفكر .

« اذن ، اي شيء انا ؟ انا شيء يفكر . وما هو الشيء الذي يفكر ؟ «هو شيء بشك، ويتصور ، ويثبت، وينفي، ويريد ، ويرفض ، ويتخبل « ايضاً ، ويحس . حقاً ، لبس بالامر البسير ، ان تكون كل هذه الاشباء « من خصائص طبيعتي . ولكن لم لا تكون من خصائصها ؟ الست انا « ذلك الشخص عينه ، الذي يشك الآن في كل شيء ، على وجه التقريب ، « وهو ، على الرغم من هذا ، يفهم بعض الاشباء ، ويتصورها ، ويؤكد « انها وحدها الصحيحة ، وينكر سائر ما عداها ، ويريد ان يعرف « غيرها ، ويأبى ان نخد ع ، ويتخبل اشباء كثيرة ، رغم ارادته احياناً ، « وبحس منها الكثير ايضاً ، بواسطة اعضاء الجسم ؟ هل يوجد في كل هذا « شيء لا يعادل في صحته اليقين باني موجود ، حتى وان كنت نامًا ، على « شيء لا يعادل في صحته اليقين باني موجود ، حتى وان كنت نامًا ، على

« الدوام، وكان من منحني الوجود يبذل وسع مهارته، في سبيل اضلالي؟ « وهل توجد ايضاً صفة من هذه الصفات ، يمكن تمييزها من فكري ، « أو يمكن القول أنها منفصلة عني ? فبديهي كل البداهة ، أنني أنا الذي « اشك، وأنا الذي أفهم ، وأنا الذي أرغب، وأنه لا حاجة الي شيء آخر « في سبيل أيضاحه . ولدى أيضاً قدرة على التخبل ، لأن هذه القدرة \_ ﴿ وَانْ كُنْتُ قَدَافَتُوضَتُ سَابِقاً ، انْ كُلُّ الْأَشَّياء الَّتِي انْخِيلُها ، ليست « حقيقية – لا تعري عن الوجود في " ، كجزء دائم من فكري. واخيراً « انا الشخص عينه الذي يحس ، اي الذي يدرك اشياء معينة، بواسطة ﴿ الحواس ، لانني بالواقع ارى ضوءاً ، واسمع دوياً ، واحسُ بحرارةً . « واذا قبل لي انني انام ، وان هذه المظاهر هي زائفة ، اجبت : من « الثابت على الاقـل ، انه يبدو لى اني ارى ضوءًا ، واسمع دوياً ، « واحس مجرارة ، وهذا لا يحكن ان يكون زائفاً ، وهو بالحقيقة ما د يسمى في بالاحساس، الذي لا يخرج عن كونـــه تفكيراً . من و هنابدأت اعرف أي شيءانا، بقدر من الوضوح والتميز ، يزيد قليلًا عما کنت اعرف من قبل .

## ، ١٠ - ما هو السبب في اننا نعرف الاشياء الجسبة، اكثر ما نعرف هذا الشيء الذي يفكر.

« ولكن ، لا بد لي من الاعتقاد ان الاشياء الجسمية ، التي تتكون « صورها بالفكر ، وتقع تحت الحواس ، هي معروفة بتمييز ، اكثر مما « يعرف ذلك الجزء من نفسي ، الذي لا ادري ما هو ، ولا يقع تحت « الحيال . اجل ، من الغرابة جداً ان اقول عن اشياء اشك في وجودها

« – وهي ليست معروفة عندي ولا مختصة بي – اني اعرفها وافهمها » « معرفة وفهماً اوضح واسهل ، من معرفتي ومن فهمي للاشياء الحقيقية « الثابتة ، التي تكون هي معروفة لدي ومختصة بطبيعتي . ولكن الامر وقد انجلي في نظري ؛ فالنفس مجلو لها ان تضل السبيل ، اذ لا تطبق ان و تحبس في حدود الحقيقة . لنطلق لها العنان ، اذن ، مرة اخرى ، حتى و اذا همنا بعدذلك ، لأن نجذب عنانها ، برفق وفي الوقت المناسب ، وتيسر لنا ضبطها واسلس قيادها .

١١ ــ نظرة في معرفتنا للاشياء الحسية على ضوء مثل قطعة الشمع. « لنبدأ الآن بالنظر في الاشياء العادية ، التي يترامى لنا أن معرفتها « ايسر من غيرها ، اعني الاجسام التي نامسها ونراها . ولا اقصد « بالحقيقة الاجسام ، على الاطلاق ، لأن هذه المفاهيم العامة كثيرة، « الأيهام غالباً ؛ لنقتصر منها على جسم معين، فننظر فيه. « لنأخذ، مثلا، هذه القطعة من شمع العسل ، ولم يمض على استخر اجهامن ﴿ الحلية ، غير زمن قصير . هذه القطعة ، ما زال فيها بقية من أريـج « الزهور ، التي اقتطفت منها : فلونها ، وحجمها ، وسكلها ، أسباء « ظاهرة للعين . هي جامدة ، باردة ، يسهل علينا أن نتناولها باليد . أذا « نقرنا عليها ، خرج منها صوت . وعلى الجلة ، اننا نجد فيها جميـع ر الاشياء ، التي تجعلنا نعرف الجسم معرفة متميزة . « ولكن بينا انا انكلم ، أذا بها توضع قرب النار ، فيتطاير ما بقي. و من طعمها ، وتتلاشي رائحتها ، ويتغير لونها ، ويذهب سكها ، ويزيد

«حجمها ، وتصير من السوائل ، وتسخن حتى يكاد يصعب لمسها ، فــلا

ه ينبعث منها صوت ، مهما تنقر عليها . اتزال الشمعة هي ذاتها بعد هـ ١٦ « التغير ? الحق أنها باقية ، ولا أحد يستطيع أن ينكر ذلك ، أو يحكر « حكماً مخالفاً . اذن ما هو الشيء ، الذي كنا نعرفه في قطعة الشمع « معرفة شديدة التمييز ? لا شيء، يقيناً، من كل ما لاحظته فيها عن طريق « الحواس ، اذ ان ما وقع منها تحت حواس الذوق ، او الشم ، او « البَصر ، او اللمس ، او السمع ، قد تغير كله ، في حين ان الشمعة ذاتم٩ « باقية . قد يكون الامر ما ارى الآن ، اعنى ان هذه الشمعة ، ليست « تلك الحلاوة التي في العسل ، ولا ذلك الاريج الزكي الذي يفوح من. « الازهار ، ولا ذلك البياض ، ولا ذلك الشكل ، ولا ذلك الصوت ، « وَانْمَا هِي جَسَمَ كَانَ يَلُوحَ لِي مَنْذُ قَلَيْلُ مُحْسُوسًاً ، في هذه الصور ، وهو « الآن محسوس في صور آخرى . ولكن ما هو ، على التدفيق ، الشيء « الذي اتخيله ، حين اتصور الشمعة على هذا النحو ?

« لننظر في الامر بامعان: ولنستعد كل ما ليس من خواص الشبعة » وكي نرى ما تبقى بعد ذلك. لا يبقى حقاً الاشيء بمتد، لين ، متحرك. « ولكن ما معنى اللبين ، والمتحرك ? اليس معناه انني اتخيل قطعة « الشبع ، لكونها مستديرة ، قابلة لأن تصير مربعة ، او ان تنتقل من « شكل مربع الى شكل مثلث ? ان الامر ليس كذلك بتة : لانني « اتصورها قابلة ، من هذه التغيرات ، عدداً كثيراً لا يحصى . فتصوري « للشبعة اذن ليس غمرة لقوى الخيال .

17 - في أن الأدراك وحده يعرف ما هي هذه القطعة من الشمع. و والآن ما هو ذلك الامتداد ? اليس مجهولاً لدي أيضاً ? لانه يزيد

« عند ذوبان الشمعة ، ويزيد اكثر عندما تذوب تماماً ، ويزيد اكثر « و اكثر ، ايضاً ، عندما تغلي حرارتها . فانا لا اتصور ، تصوراً و اضحاً « و مطابقاً للحقيقة ، ماهية الشمعة ، اذا كنت لا افترض ، انها تأخذ ، « و فقاً للامتداد ، انحاء شتى لم تخطر قط على خيالي . فلا بد من التعليم ، « اذن ، بان خيالي عاجز عن ان يدرك ماهية هذه القطعة من الشمع ، « و انما الذي يدركها هو ذهني وحده .

« اتحدث خاصة عن هذه القطعة من الشمع ، لأن امر الشمع عموماً « اكثر بداهة من ذلك . ولكن ما هي قطعة الشمع هذه ، التي لا « يمكن تصورها الا بالادراك او الفكر ? يقيناً ان القطعة ذاتها التي و اراها ، والمسها ، واتخيلها . هي ذاتها التي عرفتها منذ البداية . غير ان « ما يجب ايضاحه ، كون ادراكنا اياها ليس ابصاراً ، او لمساً ، ولا « تخيلا ، وهو نم يكن شيئاً من ذلك مطلقاً ، وان كان قد بدا انه « كذلك من قبل ، وانما هو قبس من الفكر ، قد يكون ناقصاً ومبهماً ، « كذلك من قبل ، او واضحاً متميزاً ، كما هو الآن ، و فقاً لدرجة « انتباهي الى العناصر ، التي تشتمل عليها ، والتي تتألف منها .

#### ١٣ ــ ومن هنا الصعوبة في الاجماع على هذه الحقينة .

« لن اعجب كثيراً ، حين الاحظما في ادراكي من ضعف ، وميل، « يجعلانه عرضة للخطأ، عن غير وعي . ان الكلام – وات كنت « اجبل صامتاً كل هـذا في ذهني – يحول دون تقدمي ، والفاظ اللغة « الجارية تكاد تخدعني . فنحن نقول : إننا « نرى » الشمعة ذاتها ، حين « الجارية تكاد تخدعني . فنحن نقول : إننا « نرى » الشمعة ذاتها ، حين « تكون امامنا ، ولا نقول اننا « نحكم » بإنها هي ذاتها ، لان لها لون « الشِمعة وشكلها . ومن هنا أكاد استنتج ، اننا نعرف الشمعة بابصار « العينين، لا بقبس من الادراك وحده ، لو لم انظر من النافذة ، لاشاهد « بالمصادفة رجالاً يسيرون في الشارع ؛ فلا يفوتني ان اقول عند رؤيتهم، و اني ارى رجالاً بعينهم ، كما اقول اني ارى شمعة بعينها ، مع اني لا « ارى من النافذة غير قبعات ومعاطف ، قــد تكون غطاء لآلات « صناعية نحر كها لوالب . لكني احكم بانهم ناس : فانا ادرك اذت و بمحض ما في ذهني من قوة الحكم ، ما كنت احسب اني اراه بعيني .

١٤ - هذه الحقيقة تبرهن لنا عن اننا كيان روحي .

« من الواجب على من يريد الارتفاع الى معرفة ، تجاوز مرتبة العامة، « ان لا يلتمس في صيغ الكلام ، التي ابتدعتها العامة ، مواطن للشك . « وأنا اؤثر ان اضرب صفحاً عن ذلك ، وانظر هل كان تصوري لماهية الشمعة – حين ادركتها اولاً وظننت اني اعرفها بطريق الحواس « الحارجية، أو على الاقل بالحس المشترك، كما يقولون، أي بالقوة المخيلة ــ . تصوراً اكثر بداهة وكمالاً ، من تصوري لهاالآن ، بعد أن بذلت عناية « اوفر ، في الفحص عن ماهيتها وعن السبيل الى معرفتها . من السخف وحقاً، ان نضع هذا الامر موضع الشك . فَباذا كان يتميز الادراك و الحسى الاول ? وماذا كان فيه ، ما لا يمكن الوقوع عليه في حس أقل • الحبوانات ? ولكن حين اميّز الشمعة من صورها الخارجية ، وحـين و اتأملها عارية ، كما لو كنت جردت عنهـا ثيابها ، فمن المحقـق اني لا « استطيع – وان وقع بعض الخطأ في حكمي – ان اتصورها على هذا « النحو، دون اللجوء الى ذهن انساني . Rea Som

١٥ ــ في أن معرفتنا للنفس ، هي أوضح وأسهل، من معرفتنا اللاشاء .

« ولكن ، ما عساي ان اقول اخسيراً عن هذا الذهن ، اي عسن. ه نفسي ، ما دمت لا اسلم ، حتى الساعة ، ان في نفسى شيئاً آخر غـير « الذهن ? أنا الذي يخيل الي" ، اني انصور بمثل هـذا الوضوح والتميز « قطعة الشمع هذه ، الا استطيع ان اعرف نفسى ، ليس فقط عزيد من « الحق واليقين ، بل بقسط أو فر من التميز والوضوح أيضاً ? أذا كنت « احكم بان الشمعة موجودة ، لكوني اراها ، فيلزم ضرورة ، لزومـاً « اكثر بداهة ، أن أكون أنا موجوداً ، لكوني أراها . قد لا يكون « شمعاً هذا الذي اراه ، كما يمكن الا يكون لي عينان ابصر بها شيئاً . « ولكن لا يكن ان محدث اني \_ حين ارى او اظن اني ارى (و الامر « عندى شيء واحد)\_ لست شيئاً، انا الذي اظن او افكر . وكذلك ، « اذا حكمت بوجود الشمعة لانني المسها ، لزم الامر نفسه ، اي انني « موجود . واذا حكمت بوجودها ، آخذاً بما يسوقني اليه خيالي ، او « اية علة اخرى، كائنة ما كانت ، فاني اخرج دامًا بهذه النتيجة عينها . « وما لاحظته الآن عن الشمعة ، يجري حكمه على كل الاشياء الاخرى، « الواقعة في عالم الاعبان خارج نفسي .

١٧ \_ ليس لدينا شيء عكن معرفته اسهل، من معرفتنا لذاتنا .

هانذا اعود ، من حيث لا اشعر ، الى ما كنت اريد . ما دام قد و تبين لي الآن ، ان الاجسام ذاتها لا تعرف على الحقيقة بالحـواس ، او و بالقوة المخيلة ، ولكن بالذهن وحـده ــ وانها لا تعرف لكونها ترى

« وتلمس ، بل لكونها تفهم او تدرك بالفكر – فاني ارى بوضوح ، انه « ما من شيء هو عندي ايسر ، واوضح معرفة من نفسي ؛ ولكن ، لما « كان من العسير ان نتخلص بمثل هذه السرعة ، من رأي الفناه زمناً « طويلا ، فيجدر بي ان اقف وقفة قصيرة ، في هـذا الموضوع ، حتى. « يكون في طول تأملي ،ما يجعل هذه المعرفة اهمتى انطباعاً في ذاكرتي .

التأمل الثاني من كتاب « التأملات »



### ايوم الرابع في التير اواليقين الثاني

بدأ ديكارت بازاحة النقاب عن ذاته ، وهو بدء يقتضه الترتيب الكينوني ، لان الله سابق للانسان في ترتيب الكائنات . وقد ادرك ديكارت هذه الحقيقة ، على الرغم من ان حجر الزاوية في فلسفته ، هو « انا افكر اذن انا موجود » . قال في التأمل الثالث : « ان فكرة اللامتناهي سابقة لدي لفكرة المتناهي ، اي الثالث : « ان ادراك الله سابق لادراك نفسي ؛ اذ كيف لي ان اعرف انني « ان ادراك الله سابق لادراك نفسي ؛ اذ كيف لي ان اعرف انني « اشك ، وارغب ،اي ان شيئاً ينقصني، وانني لست كاملا تمام الكمال، « اذا لم يكن لدي اي فكرة عن وجود آكمل من وجودي ، عرفت « بالقياس اليه ما في طبيعتي من عيوب ؟ »

فها هو ينحني ، اذن ، على نفسه ليبحث في الافكار الكائنة داخل وجدانه ، مرتباً اياها بمقتضى سبقها في البداهة والوضوح والتمييز . لقد رأى في وانا افكر اذن انا موجوده كامل النفس البشرية ، لان هذه الحقيقة من البقين ، مجيث لم تدع له طاقة على الشك فيها . فاسترشد بها ، واراد ان يستدر منها ما يكن من الحقائق الثابتة ، ثبوت « انا افكر اذن انا موجود » ، شريطة ان لا يتجاوز منطقة الانا اجتيازاً اعتباطياً ، الا اذا

سمح له ذلك بطريقة يقينية . فلم يعد بوسعه ، والحالة هذه ، الا ان يدور على نفسه ، يتلمس جنباتها بمنة ويسرة ، عله يجد بصيصاً من النور ، يريه منفذا الى الحارج ، يكون من البداهة والوضوح والتمييز ، بمقدار ما هي عليه حقيقة « انا افكر اذن انا موجود » . وقد كان له ما اراد على الشكل الاتي :

ان التفكير يستلزم اشياء يفكر بها ، اذ لا وجود لفكر لا يكون تفكيراً بشيء لذا كان هذا الجوهر المفكر ، الذي هو انا ، مجموعة من عدة افكار متباينة ، بتباين الاشياء التي يفكر بها . فمنها ما هو مخلوق كالافكار الوهمية ، ومنها ما هو مكتسب كالافكار الخارجية ، ومنها ما هو فطري كالافكار الهندسية . ان كل فكرة من هـذه الافكار ، اثر لشيء تومى، اليه . ومعنى هذا أن الافكار ليست كلها في منزلة و احدة ، و أن على ديكارت أذن أن يوزعها وفقاً لترتب معقول ، محفظ اكل فكرة المركز المشروع لها . فلبعضها سيادة على بعض ، بمقتضى ما يجيء فيها من البداهة والوضوح والتمييز . وهكذا يقضي سبقُها ، في البداهة والوضوح والتمييز ، سبقها في الترتيب أو المركز ، ليتمشى التوزيع بمقتضى السبق في هذه المزايا الثلاث . وقد طاف ديكاوت في ابعاد نفسه ، مستوضحاً معالمها ، كي يعي الافكار السائدة على غيرها ، بموجب هذه البداهة الواضحة المتميزة . هذه السيادة هي ، في نظره ،من اوضح الادلة على وجود الحقيقة المطلقة .والانسان مضطر ، بمقتضى خلقه، الى أن يسلم بوجودها ، والا تداعت انسانيته ذاتها .

ها هو ديكارت يسير في مجالاته ؛ فاذا به يعثر، من بين افكاره ، على

فكرة الكمال اللامتناهي ، وقد استرعت انتباهه اكثر من غيرها ، لانها اكمل وضوحاً وتمييزاً . هي البداهة في اسمى درجانها ، شببهة كل الشبه ببداهة و انا افكر اذن انا موجود » . قال في التأمل الرابع : دحين و اعتبر نفسي شاكاً – اي حين اعتبر في شيئاً ناقصاً يعتمد على سواه – و تعرض لذهني ، بقوة في الثميز والوضوح ، فكرة عن موجود كامل و ومستقل عن غيره ، اي فكرة عن الله . ووجود هذه الفكرة في و نفسي ، او كوني انا – صاحب هذه الفكرة – موجوداً ، مجعلني و وحده استخلص الدليل على وجود الله ، وعلى ان وجودي مستند اليه و عده استخلص الدليل على وجود الله ، وعلى ان وجودي مستند اليه و تعرف شيئاً ببداهة ويقين ، اكثر بما تعرف وجود الله ه. وهكذا كان الخدب الثاني ، نحو اليقين الثاني ، الذي هو الله .

هنا يختلف ديكارت عـن الفلاسفة السابقين ، في انه لم يطلب من الكون ، اولاً ، كفالة تضمن له ان الله موجود ، لانه لم يحصل بعد على قاعدة بديهية غير قاعدة «الانا افكر اذن انا موجود» . لهذا وجب ان يتركز ، قبل كل شي ، على هذه القاعدة النفسية ، التي تقذف به دفعة الى الله ، بدلاً من ان يسدد خطواته نحو العالم الحارجي ، وبذلك ، ثار على ماكان متبعاً عند الفلاسفة الاقدمين .

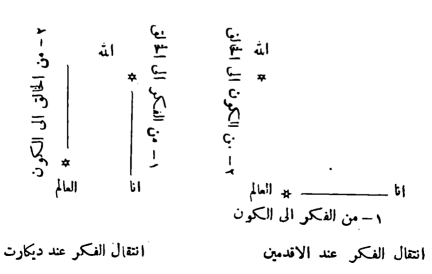
لقد درج ارسطو ، ومن اقتفى اثره من فلاسفة القرن الوسيط ، على طلب الدليل ، من العالم الخارجي ، الى ان الله موجود . فاذا انكشف لهم الفكر ، وتم اثباته ، هرعوا فوراً الى اثبات العالم الحارجي ، منطلقين بعد ذلك صعداً الى اثبات الله ، عن طريق وجود المادة .

179

اما ديكارت فقد رفض السير على هذه الطريقة ، لأن الله لا مجتاج الى ضمان العالم الحارجي ؛ ولكن ، على العكس ، ان العالم الحارجي هو الذي يكون بشهادة من الله ، والا تحطم وانقلب اضغاث احلام . لذا لم يستجوب الطبيعة اولاً في هذه القضية . وهل كان بمقدوره ان يركـن الى الحوَّاس ، ولما يجد ما يضمن له أن العالم الحارجي هو حق ? قـال في القسم الرابع من مقالته : « اذا كان هناك اناس لم يقتنعوا بعد ، اقتناعاً « كافياً بوجود الله ، ووجود النفس ، بالحجج التي اورنتها ، فاني اريــد « ان يعلمو الجيداً ان جميع الاشياء ، التي يظنون انهم اكثر وثوقاً بها ـ « مثل ان لهم جسماً ، وان هناك كواكب وارضاً ، وما شابه ذلك ــ « أنما هي أقل ثبوتاً . ومع أنه قد يكون للمر • ثقة عملية بهذه الأشياء ، « يبدو معها انه لا يمكنه الشك فيها ، الا اذا شط في حكمه ، وابتعــد « عن المألوف ، فانه في يتعلق باليقين الفلسفي ، لا يستطيع ان ينكر-« اللهم الا اذا حرم العقل - انه يكفي ، لنفي اليقين التام ، ان يلاحظ « الانسان انهقادر بالطريقة نفسها على ان يتخيل ، وهو نائم ، ان لهجسماً «آخر ، وانه يبصر كواكب وارضاً اخرى ، دون ان يكون مـن « ذلك شيء هناك . لانه، من اين للمرء ان يعلم كون الافكار ، التي ترد « عليه في النوم ، اقرب الى الكذب من غيرها ، ما دامت لا تقل عـن « غيرها قوة ووضوحاً ? ولو ان افضل العقول مجثت في ذلك ماشاءت، ﴿ لَمَا استَطَاءَت، فَمَا اعْتَقَد، انْ تَأْتِي بَايَةُ حَجَّةً لَرْفَعُ هَذَا الشُّكُ ، مَا لَمْ تَقَدُّم « على ذلك فرض وجود الله أولاً ، لأن الامر الذي اتخذته قاعدة مـن « قبل ، وهو أن الاشياء التي نتصورها بالغة الوضوح والتمييز صحيحة

«كلما ، لم اتيقنه هذا اليقين ، الا لان الله كائن او موجود كامل ، و ان «كل ما فينا يصدر عنه . فينتج عن ذلك ، ان افكارنا وتصوراتنا ، لما «كانت اشياء حقيقية صادرة عن الله ، لا يمكن ، بما يقوم عليه من «وضوح وتمييز، ان تكون الا صحيحة، بحيث ان الكذب اذا كان «لدينا في الغالب افكار كاذبة – لا يكون الا في ما تحتويه من غموض «والتباس ، لانها تشارك العدم في ذلك ، اعني انها ليست على هذا النحو «من الغموض ، الا لان كمالنا ليس تاماً .

من أجل هذا ، رفض ديكارت أن يتسلل ألى الله عن طريق العالم ، بل رأى ، عكس ذلك ، أن معرفتنا للعالم هي في بدء من معرفتنا لله . فبدل أن يأخذ الارض مصعداً إلى السماء ، أخذ السماء منحدراً الى الارض . فالله عند الاقدمين من وراء الكون ، والكون عند ديكارت من وراء الله . وقد استخرج ديكارت من فكرة الكمال



اللامتناهي ، التي عثر عليها في (انا افكر ادن إانا موجود) بر اهين ثلاثة على وجود الله ، كمبدع لجميع الاشياء في الكون ، وزعها في كتبه توزيعاً غير مبوب ، سنضبطها نحن ، مجيث يندرج بعضها تحت بعض باساوب جلي .



#### ١ - البرهان الفكري .

هذا البرهان اشرف البراهين ، عند ديكارت ، على وجود الله ، واقربها الى قلبه ، واوفى واجل وادعى الى الاقتناع . وهو يلخص كما يلي : في النفس مجموعة من الافكار ، لا تندرج كلها نحت سقف واحد من البداهة . فقد تولد الفكرة فكرة ثانية ، والثانية فكرة ثالثة ، والثالثة فكرة رابعة . . . دون ان نمضي بذلك الى غير نهاية ، لاننا نصل ، في آخر الامر ، الى فكرة تفوق ببداهنها مجمل الافكار ، فتحوي كل وضوح وتمييز ، وتكون فكرة الافكار ، هذه الفكرة هي الله .

ويقصد ديكارت بلفظ الله (جوهراً لا متناهياً ، ازلياً ، منزها عن التغير ، قائماً بذاته ، محيطاً بكل شيء ، قادراً على كل شيء قدخلقني و انا وجميع الاشياء الموجودة ( ان صح ان هناك اشياء موجودة ) . هذه والصفات الحسنى، قد بلغت من الجلال والشرف حداً بجعلني ، كلما امعنت و النظر فيها ، اضاعف ميلي الى الاعتقاد ان الفكرة التي لدي عنها ، و النظر فيها ، اضاعف ميلي الى الاعتقاد ان الفكرة التي لدي عنها ، و ان كان اكون انا وحدي مصدرها . فلا بد اذن من الاستنتاج ان و الله موجود ، لان فكرة جوهر لامتناه — و ان كانت هذه الفكرة

- « موجودة في نفسي ، من حيث اني جوهر \_ ما كانت لتوجد لدي، انا « الموجود المتناهي ، لو لم يكن قد اودعها في نفسي جوهر لا متنـاه « حقاً ) التأمل الثالث .
- ولا يصح القول بان فكرة اللامتناهي حاصل الاشياء المتناهية، لانها غاية في البساطة ، والبسيط لا يخرج عن المركب . ان فكرة اللامتناهي فكرة بسيطة ، لا يزاد عليها شيء ولا ينقض منها شيء . ندر كها بالحدس لا بالتعقل ؛ عبثاً نرصف متناهياً جنب متناه ، فان هذا الرصف للمتناهيات ، جنباً الى جنب، لا يخرج اللامتناهي، لأن بين اللامتناهي و المتناهي اختلافاً مبدأ . ان اللامتناهي لا يتحقق بزيادات متتابعة . فالاعتقاد ان المتناهي يصل بالتدريج الى اللامتناهي ينقض ذاته ، لان المنتاهي يبقى نقصاً مهما زيد عليه ، فيظل قابلًا للزيادة .
- ب و لاالقول ان فكرة اللامتناهي ناجمة عن ادخال السلب على فكرة المتناهي، اي ان الضد يدفع ، بطبيعة حركة التداعي في الفكر ، الى التفكير بضده ، كما يذكرنا الابيض بالاسود ، والحرارة بالبرودة . عثل هذا التداعي ، يدفعنا المتناهي، وهو الواقع هنا ، الى التفكير بعكسه، وعكسه فكراً هو اللامتناهي . فتكون فكرة اللامتناهي انعكاساً بالسلب لواقع المتناهي . ان هذا القول باطل ايضاً .

لا شك في ان هناك تجاوباً بين كل اثنين متناقضين ، لأن المتناقضات تتداعى . فالاسود والابيض يتناقضان ، ويتعاضدان في آن واحد ، اذ الضد يظهره ضده . ولكن القول بهذا المبدأ ، يستازم التسليم

بكون هذين الضدين متساويين منزلة ، من حيث القيمة . فتناقضهما افقي لا يقيم تفاضلا . ولهذا صح التعاضد . اما اللامتناهي والمتناهي فلا يتعاضد تناقضها ، لأنها لا يتساويان منزلة ، من حيث القيمة . اذ لا بد من ان يكون احدهما هو الاعلى . ومنكان الاعلى ، كان الموجد للادنى ، فكان الاسبق . هذا التناقض بين اللامتناهي والمتناهي هو عمودي يقيم تفاضلا ، فيبطل القول بان ادخال السلب على واقع المتناهي ، بجعلنا نتصور فكرة اللامتناهي .

ج - هذا ، وأن اعتبار فكرة اللامتناهي مطاً لواقع المتناهي ، هو ايضاً قول خاطى ، فلو سلمنا جدلا بان فكرنا يمط ، بادخال السلب واقع المتناهي ، ليولد بهذا المط فكرة اللامتناهي ، وجب علينا أن نسلم بوجود زخم في الفكر ، يمكن المتناهي من الشبح نحو اللامتناهي . هذا الزخم في الفكر ، الشابح نحو اللامتناهي ، لا يتيسر من عناصر متناهية . وهو الشيء الذي يجعلنا نفترض وجود كائن لا متناه وراء الكائن المتناهي . فينتفي ، بهذا الدليل العقلي ، ان تكون فكرة اللامتناهي مستحدثة عن واقع المتناهي .

يعترضنا هنا مجت برهان آخر، هو: اذا سلمنا بان فكرة اللامتناهي ليست مزيفة، ولا يوجد اصدق منها، ولا احق، لانها فكرة بديهية واضحة متميزة، فإن القول بها لا يؤدي حتماً إلى التسليم بوجود هذا اللامتناهي واقعياً. فقد يكون من حيث الفكر، ولا يكون من حيث الواقع، لان التفكير بالشيء لا يستلزم حتماً

وجود هـذا الشيء. فكيف نستخرج وجود اللامتناهي من التفكير به ?

#### ٢ – البرهان الكينوني

ان هذا البرهان يكمل السابق ، ويظهر لنا فكرة السلا متناهي في الجلى مظاهرها . وهو يتلخص كما يلي : لا نستطيع ان نتمثل اللامتناهي الاكاملا . لان غير الكامل يبطل حده لا متناهيا ، ولكن تمثلنا اللا متناهي كاملا، يستلزم وجود هذا اللامتناهي، لان الوجود غير منفصل عن الكمال .

ان الكمال ، بموجب كاليته ، يكون موجود آ . ولا يمكن ان يكون الا موجود آ . فاذا لم ينوجد ، ينتقص ، لانه يصبح مفتقر آ الى موجود بوجده . اذ ذاك يبطل لامتناهياً . لنضرب مثلا على ذلك : ان تصويرنا لمثلث ما ، يقتضي معه ضرورة كون زو اياه الثلاث مساوية لقائمتين . فالمثلث ، بالزام من مثلثيته ، مجمل في موضوعه تساوي زو اياه الثلاث لقائمتين ، والا قصر عن ان يكون مثلثاً . وهكذا قل عن كل ماهية نابق ، فالقول بان الكمال اللا متناهي موجود ، هو حكم تحليلي ، لان الوجود محمول اصلا في موضوع الكمال اللا متناهي . ولهذا عندما نقول عن الكمال اللا متناهي أي منطو فيه ، ولكننا نحلل الكمال اللا متناهي الي منطو فيه ، ولكننا نحلل الكمال اللا متناهي الي عناصره ، فاذا بالوجود احد هذه العناصر .

ان وجود الله محمول في موضوع كمال الله . فبمجرد تعريفـــا اياه بالكمال اللا متناهي ، يجب الاقرار بانه موجود . ان وجوده فكرة

دليل كاف على وجوده واقعاً ، كوجود الجبل الذي يجر معه وجود الوادي . لان من خصائص فكرة الكمال اللامتناهي ، التي تتميز عن باقي الافكار ، انها جوهر ووجود في آن واحد . ان جوهرها يستلزم وجودها فعلا وقوة ً ، لان كلاهما قوام الآخر . فاو فقد الله جوهر الوجود لانتفى عنه وجود الجوهر . وهكذا يصبح خلوه من الوجود دفناً لخاصة جوهره . لذا كان عمل جوهره ان ينوجد ، وكان عمل وجوده ان يتجوهر . وهو الكائن الوحيد الذي يتساوى فيه الجوهر والوجود .

قال ديكارت في المقالة « لا شيء ( في براهين الهندسة ) بجعلني على « يقين من ان موضوعاتها موجودة . فقد كنت ارى جيداً ، مثلا ، ان « افتراضي مثلثاً ، يستلزم ان تكون زواياه الثلاث مساوية لقائمتين . « ولكنني لم اكن ارى جيداً ، في هذا ، ما يحملني على التثبت من ان في « العالم مثلثاً ما ، في حين انني كنت اجد – وقد رجعت الى فحص « فكرتي عن الكائن الكامل – ان الوجود منطو فيه ، على نحو ماتتضمن « فكرة المثاث ، ان زواياه الثلاث مساوية لقائمتين ، او على نحو ماتتضمن « فكرة المثاث ، ان جميع اجزائها متساوية في البعد عن المحود ، او على « فكرة الدائرة ، ان جميع اجزائها متساوية في البعد عن المحود ، او على « فحو من البداهة اعظم ايضاً » .

#### ٣ - البرهان الوجودي

ولكن ربما كنت انا شيئاً اكثر ما يخيل لي . . فقد تكون في ، بالقوة ، جميع صفات الكمال اللا متناهي ، التي نسبتها الى ذات الله . الم يتبين لي ، من قبل ، ان معرفتي تتدرج في الزيادة ?

فلست ارى ما يحول دون ازديادها الى ما لا نهاية له ، حتى اذا بلغت انا هذا القدر من الكمال اللا متناهى في المعرفة ، اكتسبت جميع الكمالات الاخرى الموجودة في الله . وهكذا استمد وجودي من نفسي ، اومن ابوي ، او من علل اخرى . ان مثل هذا القول خطأ لاسباب عديدة. ا \_ لا شـك في ان معرفتي ترقى كل يوم في مراتب الكمال ، و ان في طبيعتي اشياء كثيرة بالقوة لم تتحقق بعد فعلًا . ولكن ذلك لا يقترب قطعاً من الفكرة التي لدي عن الله ، لان الله قوة وفعل في آن واحد . ثم اليس هذا الارتقاء في المعرفة دليلًا على وجود النقص فيها ، مما يجعل الخطأ يتسرب اليها ? اضف الى ذلك أنه ، مهما ارتقت معرفتي في مراتب الكمال ، لا استطيع ان اتصورها لا متناهية بالفعل ، لانها أن تبلغ درجة ليس بعدها من زيادة . ولكنني اتصور الله كاملًا لا متناهيا ، بالفعل ، مجيث يمتنع زيادة شيء على كماله اللا متناهى .

ب - لو كنت مستقلا عن غيري، وكنت انا خالق نفسي ، لماشككت في شيء ، او اشتهيت شيئاً ، او افتقرت الى اي كال ؛ بل كنت اغدق على نفسي الكهال اللا متناهي الذي ارغب ، لان رغبتي لا تريد الا الكهال اللا متناهي . فانا اود لو اكون ما ارغب ، اي كالاً لا متناهيا، ولكنني لا اكون، في النهاية ، الا ما اكونه بالواقع ، كالاً لا متناهيا، ولكنني لا اكون، في النهاية ، الا ما اكونه بالواقع ، اي نقصاً متناهياً . ونحن نعلم انه ينبغي ان يكون في العلة الفاعلة من الوجود، قدر ما في معلولها، على اقل تقدير ، لان المعلول يستمد وجوده من علته ، ولا تستطيع العلة ان تمد المعلول بما تملكه في

ذاتها . وهذا دليل كاف الى انني لست خالق نفسي . اذن ليست الكهالات الله متناهية ، التي اتمناها لنفسي ، من صنع يدي ، بل هي منوطة بسواي .

ج \_ وَلاَ يُحَنُّ القول بانني خلقت نفسي حين وجدت ، وأنا مـا زلت موجوداً بقوة فعل هذا الحلق، الذي حصل في البدء ، لانهنيهات وجودي منفصلة بعضها عن بعض ، لا تعتمد الواحدة منها على الاخرى. فلو صح انني خلقت نفسي في البدء ، لوجب ان اخلقها منجدید، فی کل لحظة تمر بی ، کی اجعل نفسی موجوداً کذلك فی الهنيهات التالية . ذلك لان حفظ جوهر ما ، في كل هنيهة مـن هنيهات وجوده ، مجتاج الى القدرة عينها التي خلقته بادى، بدء . ان النور الفطري يبين لنا أن الحفظ والحلق لا يختلفان، الا من حيث طريقتنا في التفكير ، لا من حيث واقع الامور . فاو كان لي مثل هذه القوة ، أنا الشيء الذي يفكر أصلًا ، لوجب على أن ادركها في . والحقيقة انني لا اعي بتة ان هـذه القوة مستقرة في داخلي ، منذ ان كنت ، وهي ما زالت مستقرة بين جنبي .

د \_ اما فيما يتعلق بوالدي ، اللذين يبدو اني قد ولدت منهما ، « فليس « ضرورياً ان يكونا العلة في حفظ وجودي ، او خلقي ، او « ايجادي باعتباري شيئاً يفكر . لا علاقة بين الفعل الجسمي ، « الذي اعتدت ان اعتقد انها قد اعقباني به ، وايجادي جوهرا « يفكر . ان جل ما ساهم بهوالدي في ميلادي ، انها وضعا بعض « الاستعدادات في تلك المادة ، التي حكمت حتى الآن باني محصور

« فيها . وعندما اقول انا، اعني ذهني الذي آخذه الان وحده على « انه نفسي . اذن ، لا يوجد بشأنها ابة صعوبة . لهذا يجب علي ان « استخلص من كوني موجوداً ، ومن كوني مالكاً لفكرة « موجود مطلق الكمال – اي لفكرة الله – ان وجود الله تم « اثباته بدليل، هو غاية في البداهة والوضوح.

ه ـ ولا يجوز لي « ان انوهم عللا كثيرة اخرى ، تعاونت على
« ايجادي ، متلقياً من احداها فكرتي عن صفات الكمال
« التي انسبها الى الله ، ومن الاخرى فكرتي عن كمال آخر ، بمعنى
« ان جميع هذه الكمالات توجد حقيقة في جهة من جهات الكون ،
« دون ان توجد ملتئمة في موجود واحد هو الله .

وان الامر عكس هذا ، لان ما لصفات الله كلها من الوحدة ، او البساطة ، او امتناع المفارقة ، هي احد الكمالات العظمي ، التي الصورها موجودة فيه . ومن المحقق أن فكرة هذه الوحدة ، و التي لجميع كمالات الله ، يستجيل ان تكون قد او دعتها في ذهني و علة ، لم اتلق منها ايضاً افكاري عن جميع الكمالات الاخرى . و فما من قوة تمكنني من ان احيط بها كلها ، في وحدة ملتئمة لا و تنفصل ، دون ان تعطيني في الوقت نفسه معرفة بماهيتها ، و وبوجودها على نحو معين ،

#### الخاتمة :

لا بد اذن من حط الرحال عند علة في الحارج، تكون علة وجودي. هذه العلة ، الواجب وجودها لوجودي ، هي الله . وهكذا ادرك الله ادراكاً بديهياً، دون ان اهجر انبتي. ان علاقتي به، ما فتئت من الباطن، كعلاقتي بفكري . ان فكرتي عنه، قد ولدت معي ، ووجدت في منذ خلقت ، كما ولدت الفكرة التي لدي عن نفسي الواعية .

لر وينبغي الا نعجب من ان الله ، حين خلق الانسان ، قد غرس هذه الفكرة فيه برفمجرد الاعتبار أن الله موجود، وهو الذي خلق الانسان، يرجج الاعتقاد بانه قد جعله ، من بعض الاوجه ، على صورته ومثاله . وهو الأمر الذي يغري الانسان ، لانه يعرف كل المعرفة أن الله ، الذي يعتمد عليه ، علك في ذاته جميع الاشياء العظيمة ، التي نشتاق اليها ، ولا نجد فينا غير افكار عنها ، وأنه يملكها بالقوة والفعل ، لا بالقوة فقط أو على نحو غير معين . أن الله حائز جميع الكمالات اللامتناهية، التي تخطر لاذهاننا عنها فكرة ناقصة ، لا تستطيع أن تحيط بها . وهذا يعني أن اكتالنا لا يكون الا فيه. وهنا ، بعد أن قدم ديكارت جميع البراهين على وجود الله ، يقف هنيهة وجيزة ، قبل !ن ينتقل الى النظر في الحقائق الاخرى ، ليعاين هـذا الاله ذا الكمال اللامتناهي ، وينعم النظر في صفاته الممتازة ، ويتأمل بهاء نوره الذي لا شبيه له ، فيتعشقه ويتعبد له ، لا كما يجب ان يتعشق ويتعبد ، ولكن بقدر ما في وسع ذهنه ، الذي كانما يرتد من هذا التطلع مبهوراً . لقد علم الايمان ديكارت ان الفبطة الكبرى ، في الحياة الاخرى، تنالبواسطة هذه المعاينة للجلالة

الالهية ؛ وعلمته التجربة ، ولا تزال ، بان تأملًا كهذا ، وان يكن بعيداً كل البعد عن الكمال ، يتسح له ان يظفر من الرضا ، باكبر قسط يمكن للانسان ان ينعم به في هذه الحياة .

#### صفات الله

حدد ديكارت الله في التأمل الشاك بقوله « اعني بكلمة الله جوهراً لا متناهياً ، ابدياً ، ثابتاً ، حراً كلي المعرفة والقدرة . منه خلقت وانبثقت ومنه انبثقت مخلوقة جميع الاشياء الكائنة ، ان الاله الديكارتي لا يختلف عن اله الاديان . وكلما زدنا تبحراً في صفاته ، وأينا الحرية اشملها وابعدها . ولهذا كانت ابرز صفاته ، في نظر ديكارت ، تنطوي فيها جميع الصفات الماقية .

ان الله حر، قدير على كل شيء. وهذا يعني ان حريته لا تتناول الممكن، فحسب، ولكنها تمس الحقائق الابدية و. فهو الذي صنع الاشياء، وسوع الماهيات الفلسفية، وقرر المسائل الهندسية. به كانت، وبغيره لم تكن. هو الذي ارادها ضرورية لنا، دون ان تكون ضرورة عليه، والاكان مضطراً في ارادته. فلو اراد الله ان يسطح الجال، وهي بعد جبال، ولو اراد ان يديجر الشمس، وهي بعد منيرة، ولو اراد ان يجوهر العرض، وهو بعد طارى، ولو اراد ان يستبيح المحارم، وهي بعد اساءة، لاستطاع ان مجقق ما يريد على النحو الذي يريد. فيفتي بجواز ما لا يجوز، الى ما هنالك من المتناقضات. هو الذي خلق كل شيء من لا شيء، وهو الذي سمح لعلمه ان يسع كل شيء، ولارادته ان تجيز كل شيء. فيظل كل شيء عدما، حتى يريد الله ان يكون، فيأتي حيناً ذ

⁄ء على اثر وجود من امر الله .

ان الله لا يعرف حداً يقف عنده في خلقه. وكيف يمكن ذلك، وهو الحد الذي به يكون كل حد اخر . لا يرزح تحت عبء منطق ، ولا تخيم عليه ماهيات من فوق ، ولا يأتمر بجقيقة كائنة في الحارج . ولهذا لا نستطيع ان نتعرض لما نهى عنه ، ولا ان نعترض على ما استحسيه . ففي ذلك حد لحريته . ولا يتصور ان يكون لحريته حد اوسع سعة منها ، ذلك حد لحريته . ولا يتصور ان يكون لحريته حد اوسع سعة منها ، لانها السعة التي لا تتسع سعتها حرية اخرى لتحيط بها . وزبدة القول ، ان الحقيقة المطلقة محلوقة من لدن الله خلقاً حراً . فهي اذن معدومة الوجود لولا وجود الله . لهذا جاز له ، هو الذي امرها فكانت ، ان يسوغ نقيضها فيكون .

لما اخذ ديكارت يشك ، ليصل الى ما لا شك فيه ، اراد ان يقف في تقريره الحقيقة موقف الله . ولما ادرك الوضوح، لم يو فيه مقياساً نهائياً في حد ذائه . لذا لم يعتبره ضماناً كافياً لوضوحة وضوحه . فكان ذلك يستلزم التعرف الى الذي صنع هذا الوضوح . لان الوضوح لم يجعل ذاته واضحاً . ومفاد هذا ان الوضوح ليس جوهراً بهبط علينا من فوق . ولكنه شعور ذاتي، عيل بنا الى تصديق ما سوغه الله ران الحقيقة اذن ليست جوهراً الا بالنسبة الى الله ، لان وجوده خير منها ، ولانها في الصادرة عنه . فكل شيء ما له وجود الله . وعلى هذا الضوء يصحلنا ان نسمي ديكارت وجوديا من جهة الله ، لا من جهة الانسان . لان الإنسان يتقيد نوعاً بالحقائق التي يقررها الله . اما الله فانه لا يتقيد وجود بجوهر من الجواهر .

ايضاح

هذه هي البراهين الثلاثة التي استدل بها ديكارت على وجود الله . ولا مندوحة لنا في هذا المعرض مـن ايضاح يجب تثبيته ، لئــلا نلصق بديكارت ما هو براء منه . وقد حصل له ذلك في الماضي ، فاتهم زوراً . هنا نتساءل : هـل اراد ديكارت ان يستخرج، فعلا ، وجود الله من الاستدلال العقلي ? وبعبارة ثانية ، اكان في حسبانه ان يبرهن جدياً على وجود الله بالدليل العقلي ? و الجواب على هذا ، نعم و لا . ع ان الاستدلال العقلي لا يؤثر على وجود الله ، ولكنه ايضاح هذا الوجود الالهي في الفكر المستدل. هذا تظهر قيمة العقل ، اي من حيث الاقناع . لهذا كان الاستدلال على وجود الله سائعاً ، لا نزاع فيه . فهو يُوي الانسان ان الله موجود ، ولكنه لا يوجد الله . إن وجود الله لا ينتفي، ولإيثبت بالدليل العقلي، ولكن الذي يتأثر بالدليل هو الانسان عينه ، اذ يستثمر من مجمه ظفراً ، بانه يفتح عينيه فيرى النور . وهكذا يرتفع كابوس الجهل عن الفكر . أن قيمة الدليل هو في الايقان ، الذي ينبلج نور الله فينا عن طريقه ؟ هو الارتياح الباطني الذي يمنحه للنفس.

آن الاستدلال عملية فكرية، توضح الفكر في نظر فكره ، بشأف معضلة الله . لذا كان من الطبيعي ان يطلب ديكارت دليلا فكرياً على هذه المعضلة . وقد اعتبر الكثيرونهذه المحاولة ضرباً من الخزعبلات، اما لانهم يتهرطقون فلا يؤمنون ان الله كائن ، واما لانهم يظنون ان وجود الله لا يدخل في استدلال عقلي . ولم يكارت يجهل

الصعوبات التي تعترض الانسان في حل هذه المعضلة .

ان الشكل البرهاني الذي خلعه ديكارت على يقينه ، جعَل الكثيرين يعتقدون ان هذه الاستدلالات الثلاثة هي قياسات ، في حين ان شعوره بوجود الله هو حدس لا غير . لقد ثبت ، منذ البده ، عند ديكارت ان الله موجود . لأن وجوده شيء بديهي ، وكل شيء بديهي يقبله الفكر، دون ان يشكو تعباً فكرياً. هذا الوجود فطري مثبت في الواح القلب . فالاستدلال القياسي لا يعمل ، الاحيثا يخون الحدس ، اذ ذاك ينطلق في اثباتاته على طراز هندسي صرف . ولكن فكرة وجود الله عند ديكارت ، هي من المعطيات البديهية .

ع اما دلائل ديكارت ، القياسية في الظاهر ، فلها غايتان : اولا ايضاح فكرة الله في قلب ديكارت ، للحصول على الاقتناع الصرف . لان هناك اقتناعاً بدئياً ، وهو غامض، وهناك افتناعاً نهائياً ، وهو واضم. هذا الاقتناع الواضح لا يأتي عن طريق الاستدلال العقلي ، الذي يصبح الفكر به مشاهداً وأعياً كل الوعي. من هنا كانت قيمة الاستدلال الفكري في قلب ديكارت ، لا في وجود الله . لإن هذا الاستدلال لا عسك الوجود عن الله ولا تخلعه عليه . وأنما نفيه هو أعدامه في الفكر ٤ واثباته هو انجياده في الفكر . ان وجود الله لا يندرج تحت فكر الانسان ، وانما الفكر الانساني هو الذي يندرج تحت وجود الله . إلهذا يحدث الاهتداء أولا ، ثم يأتي الدليل على صحة هذا الاهتداء ، ليزيل الاضطراب ويوطد اليقين. ثانياً: نقل هذا اليقين الى عقول الناس ، علهم يهتدون . ونقل هذا اليقين البديهي ، يتطلب سبكه في كلمات ترتبط فيها

بينها، برباطات منطقية، تدفع الى الاعتقاد ان هذا اليةين وليد قياسات، يتسلسل بعضها عن بعض بموجب حتمية المنطق. هذه هي الورطة التي وقع فيها ديكارت. لقد برهن على وجود الله، لكي يتضح ايمانه في نظره، فيصبح ايماناً نهائياً واضحاً ، لا ايماناً بدئياً غامضاً ، ويريح غيره اذا امكنه ذلك. هذا ما صرح به الى الاب مرسن في احدى رسائله، قائلاً: ومن جهتي ادعي بجرأة انني وجدت برهاناً على وجود الله ، يريحني تمام الراحة، ويؤكد لي ان الله كائن ، اكثر من تأكيد معرفتي لأية مسألة من المسائل الهندسية. ولكنني لا اعلم اذا كنت قادراً على ادخال هذا هذا البرهان الى اذهان جميع الناس ، على النحو الذي اعنيه (١) » .

١ من رسالة له آلى الاب مرسن (Mersenne) في ه ٢ نوفمبر ١٦٣٠ .

## متنطفات ما قساله د *یکارت*

proof of the self will spoo

١ – ان ابتعادنا عن الحواس ، هو الذي ، يعرفنا اننا شيء يفكر. يمرت ساغمض عيني ، الآن ، واصم اذني ، واعطل حواسي جميعاً ، بل «سامحو من فكري صور الاشياء الجسمية كلها ، او اعتبرها ، على و الاقل ، باطلة زائفة ، ما دمنا نستطيع محوها بسهولة . وسابدل جهدي « – حين اخلو الى نفسي للتحدث معها ، عاكفاً على النظر في دخيلتي – « ان ت داد معه فته لنفسي ، وعشم في لها .

« ان تزداد معرفتی لنفسی ، وعشرتی لها .

« انا شیء یفکر ، ای شیء یشك ، ویثبت ، وینفی ، ویعرف اشیاء

« قليلة ، ويجهل اشياء كثيرة ، ويجب ، ويبغض ، ويريد ، ويرفض ، وينخبل ، ويجس ايضاً . هذه الاشياء التي احس بها ، واتخيلها ، ربما لا وتكون بدوني شيئاً قائماً في حد ذاته ، على الاطلاق – كما لاحظت فيما « تقدم – ومع ذلك ، فاني وائق ان هذه الحالات من التفكير ، التي واسميها احاسيس وتخيلات ، هي بلا شك ( من حيث انها حالات من

« التفكير فقط ) قائمة ومتلاقية في " . واظنني قد اوردت ، في هذا القدر الزهيد الذي ذكرت ، كل ما اعرفه حقاً ، او على الاقــل ، كل

ما لاحظت الى الآن اني كنت اءر فه .

٧\_ في ان الاشياء التي نتصورها ، بوضوح وتمييز ، هي اشياء صحيحة. « ولما كان غرضي ، في هذا المكان ، ان اوسع مجالات معرفتي ، « فسأحتاط للامر ، ناظراً عزيد العناية ، لارى اذا كنت لا استطيع ﴿ ان اعثر ، في نفسي ، على اشياء اخرى ، لم اتنبه بعد اليها ؛ فانا واثق « باني شي. يفكر ، ولكن الا اعرف انا ايضاً ما هو المطلوب ، لا كون وعلى يقين من شيء ? في هذه المعرفة الاولى ، لا شيء يكفل صحتها لي ، «سوى ادراك الواضح المتميز ، لما اعرف ؛ الا ان هذا الادراك ، ما «كان ليكفي حقاً ،كي تطمئن نفسي على ان ما اقول هو حق ، لو انفق د ان شيئاً تصورته بمثل هذا الوضوح والتمييز، قد استبان زيفه وبطلانه. « ولذا يلوح لي ، اني قادر منذ الآن على تقرير هذه القاعدة العامة ، اين ﴿ الْاشَاءَ الَّتِي نَتُصُورُهُا تُصُورًا وَاضْحًا جَدًّا ، وَمُتَّمِيزًا جَـدًا ، هِي « اشاء صحيحة كلها .

٣ - في اننا كثيراً ما نسلم باشياء ، على انها يقينية ، وهي عارية من الصحة .

« على اني كنت قد تلقيت ، وسلمت من قبل باشياء كثيرة ، على انها يقينية جداً وجلية جداً ، ثم تبين لي مظنة للشك ، خالية من اليقين . « فما هي اذن هـذه الاشياء ? هي الارض ، والسماء ، والنجوم ، وسائر « الاشياء ، التي ادر كتها عن طريق الحواس ولكن ، ما الذي ادر كته ، « فيها ، ادراكا واضحاً متميزاً ? لا شيء حقار ، اكثر من ان الافكار والحواطر ، عن هذه الاشياء ، قد عرضت لذهني . وما انا الآن بمنكر

« تلاقي هذه الافكار في نفسي؛ وانما هذالك امر كنت اؤكده، ولما كنت « قد الفت التصديق به ، فقد حسبتني ادركه ادراكاً واضعاً جداً ، في « حين انني لم ادركه بالحقيقة ، على الاطلاق ، وهو وجود اشياء خارجة « عني ، تصدر هذه الافكار عنها ، فتكون مشابهة لها عام المشابهة . في « هذا اخطأت ؛ ولو صادف ان كان حكمي صحيحاً ، فليس مرجع صحته « الى اية معرفة ، نجيء من ادراكي الحسي

٤ - في أن الله قادر ، أذا شاء ، على أن يضلنا .

« ولكن ، حين كنت انظر في الاشياء البسيطة ، والسهلة جداً ، « التي تتصل بالحساب والهندسة ( مثل أن حاصل العددين أثنين وثلاثة ه هو العدد خمسة ، وما شابه ذلك من الامور ) اما كنت اتصورهــــا « تصوراً فيه ، على الاقل ، من الوضوح ما يجعلني أُجزم بصحتها ? وإذا « كنت قد رأيت ، بعدئذ ، ان الشك مكن في هذه الامور ، فسببه انه « قد دارت مجلدي فكرة اله ما ، ربما استطاع ان مخلقني على حيلة ، او ه فطرة، تجعلني أضل، حتى في ما يبدو لي أشد الامور جلاء. وكلمادارت « بخلدي هذه الفكرة التي بدرت لي من قبل؛ عن اله ذي قدرة عظمى ، « رأيتني مضطراً الى الاقرار بان الله يستطيع – متى شــا - ان يدبو < امري بحيث اضل ، حتى في الامور التي يخيل لي إن معرفتي بها ، قد ﴿ بِلَفْتُ مِنِ البِدَاهِ مُثَانًا عَظِيمًا جِداً . وِلَكُنْ حَيْنُ أُوجِهِ انتباهي ، مِن «جهة ثانية ، الى الاشياءالتي احسب اني اتصورها ، تصوراً وأضحاً جداً» « اقتنع بصحتها اقتناعاً مجملني على ان اقول من تلقاء نفسي : ليضلني و من استطاع ذلك ، فما هو بالقادر ابدر على أن يصيرني لا شيء ـ ما

« دمت اعي اني شيء – ولا ان مجعل صحيحاً القول عنى ، يوماً ، انني لم و أكن موجوداً قط ، ما دمت الآن موجوداً ، أو أن يجعل حاصل « اثنين وثلاثة اكثر أو أقل من خمسة ، أو ما شاكل ذلك من الاشكال، أالتي ارى في وضوح استحالة وجودها على غير ما اتصورها . و الواجب يقضي ، علينا ، ان نتساءل هما آذا كان هنالك اله يخدع والحق يقال، ما دمت لا ارى وجهاً للظن بان هنالك الها مضلًا \_ بل « ما دمت لم أنظر بعد في الوجوه التي تثبت وجود اله ما \_ انسبب الشك، « الذي يعتمد على ذلك الظن فقط، هو سبب واه جداً و ميتافيزيقي، اذا جاز التعبير.ولكن يجب على اذ تسنح الفرصة ، ان انظر في وجود اله، «كي ادرأ ذلك الظن درء] تاماً . فاذا وجدت ان هنالك الها ، لزم ايضاً « ان انظر ، هل یکون مضلًا ؛ بدون معرفتی لهاتین الحقیقیتین ، لا اری « سبيلًا الى اليقين من شيء ابداً . ولكي يتيسر لي النظر في هذا ، دون « ان يختل نظام التأمل الذي رسمته لنفسي – وهو ان انتقل بالتدريج من « المعاني ، التي اجدها أو لا في نفسي، الى تلك التي قد اكتشفها من بعد-« اقول يجب على ان اقسم خطرات نفسي اجناساً ، وان انظر في اي « من هذه الاجناس ، يقع الصواب والحطأ ، على جهة التحديد . ٦ - إن خواطر النفس تكون اما افكارا ، او شعوراً ،اواحكاماً ه من خواطر نفسي ما يشبه الصور للاشياء ، وهذا وحده ينطبق عليه و اسم و الفكرة ، مثال ذلك ، أن اغمل انساناً ، أو غولاً ، أو وسياء ، أو ملكاً ، أو الله نفسه . ومن الخواطر أيضاً مـا يكون له « صور اخرى . مثال ذلك ، حين اريد ، او اخاف ، او اثبت ، او

(انفي ، فاني اتصور دائماً شيئاً ، هو كالحامل لفعل ذهني ، ولكني الضيف ايضاً شيئاً آخر بهذا الفعل الى الفكرة ، التي لدي عن ذلك (الشيء: هذا النوع من الخواطر ، بعضه يسمى ارادات ، او اهواء ، وبعضه الآخر يسمى احكاماً .

٧ - ان الافكار ، والاهواء ، ليست خطأ ، في حد ذاتها .

«اما اذا اعتبرنا الافكار، في حد ذانها ، وبقطع النظر عن صلتها «بشي، غيرها ، لا يصح القول ، على جهة التدقيق ، انها زائفة : سوا «التصورت عنزاً ام غولاً ، فليس تصوري لاحدهما ، باقل صدقاً من «تصوري للآخر . ولا خوف كذلك ، من ان ينطرق الخطأ ، الى «الاهوا، والارادات ، لان اشتهائي لاشيا، رديئة ، او لاشياء لا وجود لها ، هو امر صحيح لاخطأ فيه

### ٨ - فما هو سبب الخطأ اذن?

ع لم يبق اذن الا الاحكام وحدها ؛ ولا بد لي من ان اكون على حذر «شديد ، كي لا اساق الا الخطأ فيها . ولكن اهم ضروب الخطأ ، الذي «يقع في الاحكام – واكثرها شيوعاً – مصدرها حكمي بان الافكار «التي في ذهني ، مشابهة ومطابقة للاشياء الخارجية . فاذا اعتبرت والافكار احوالا من احوال فكري (دون ان احاول ربطها بشي وخارجي ) كاد الخطأ ينتفي عنها .

﴾ ٩ - ثلاثة انواع من الافكار ، هي فينا .

﴿ يَبِدُو أَنْ بَعْضَ هَذْهُ الْأَفْكَارُ مَفْطُورٌ فِي اللهِ الْمُ وَبِعْضُهَا غُرِيبٍ عَني

١ - هي الانكار النطرية Idées Innées

 « مستمد من الحارج (١) ، والبعض الآخر وليد صنعي و اختراعي (٢). ﴿ فَمَنْ حَيْثُ أَنْ لِي قُوهُ ، عَلَى تَصُورُ ، مَا يُسْمَى عَمُومًا ، شَيْئًا أَوْ حَقَّيْقَةً ﴿ أَوْ فَكُورًا ﴾ يبدو لي أني لم استمد هذه القوة ، ألا منْ جبلتي وفكرتي « الحاصة . ولكن ، اذا سمعت الآن ضجة ، او رأيت الشمس ، او « احسست بالحرارة ، حكمت بان هذه الاحاسيس تجيئني من اشياء « موجودة في الخارج . ويبدو لي اخيراً ، أن عرائس البحر الفاتنة ، ﴿ وَالْحَيْلُ ذَاتُ الْآجِنُجَةُ الطَّائْرَةُ ﴾ وسائر أما شاكلها من تلفيقات الحيال ، « هي من صنع نفسي و اختراعها . ولكنني قادر ايضاً على ان اقنع نفسى « بان هذه الافكار جيعاً ، هي من جنس تلك التي اسميها غريبة عني ، « وآتية من الحــــارج ، او انها جميعاً مفطورة في " ، او انها جميعاً من « صنعي : أما الواقع فهو اني لم اهتد بعد ، الى حقيقة مصدرها ، بطريقة ﴿ وَاضْحَةً . وَاهْمُ شَيْءَ يُجِبُ انَ اقْوَمُ بِهِ ﴾ في هذا الجال ، هو النظر في ﴿ الْاَفْكَانَ ﴾ الَّتِي تبدو لي آتية من موضوعات خارجة عني ، لاعرف اي الاسباب تحملني على الاعتقاد ، انها. شبيهة بتلك الموضوعات .

١٠ - سببان اقنعاني بان الافكار التي تبدو آتية من الخارج ، هي شبهة بالاشياء الخارجية .

« يبدو لي ان هذا الامر ، قد استفدته من الطبيعة : هذا هو السبب « الاول . اما الثاني فهو ان هـذه الافكار ، التي اجدها في نفسي ، لا « تعتمد على ارادتي ، لانها كثيراً ما تخطر لي على الرغم مني . فإنا الآن

١ – هي الانكار الحادثة او العارضة Idées Adventices

الفكار المطنعة او الخترعة Idées Factices

« اشعر مثلاً بالحرارة ، سوا، اردت او لم ارد ، ولذا اقنع نفسي ان هذا « الشعور بالحرارة، او هذه الفكرة عن الحرارة ، قد حدثت في من شي، « مفاير لي ، اي بواسطة حرارة النار ، التي اجلس على مقربة منها . « ولست ارى اقرب الى المعقول ، من ان احكم بان هذا الشيء الغريب « عنى ، دون سواه ، يطبع في شبيهه .

#### ان السب الاول ، غير منع .

و الاقناع. فحين اقول ، إن هذا الامر قد استفدته من الطبيعة ، اقصد و بكامة الطبيعة ميلًا نجملني على تصديقه ، ولا اقصد « نور أ فطرياً » يدلني « الى أن هذا حق. هذان الاسلوبان من الكلام، يختلفان اختلافاً شديداً، ﴿ بَعْضُهَا عَنْ بَعْضُ ، لَا نِي لَا اسْتَطْيَعُ مُطَلَّقًا انْ اشْكُكُ فِي امْرُ ، يُرشُّدني و النور الفطري الى انه حق (كما ارشدني من قبل كيف استطيع ان ﴿ استخلص وجودي من شكي ) . ذلك لانني لا املك قوة ، او ملكة « سواه ، تجعلني اميز الصواب من الخطأ ، وتنبئني بان ما يقوله النور ه الفطري أنه حق، ليس بالواقع صواباً ، وتكون عندي في مثل منزلته و من ثقتي . اما الميول ، التي يخيل لي أيضاً انها فطرية عندي ، فكثيراً « ما لاحظت – حين كان يجب على" أن اختار بين الفضائل و الرذائل – د انها غالباً ما تدفعني الى جانب الشر ؛ ولهذا لا ارى داعباً الى اتباعها < في امر الصواب والحطأ .

#### 17 - ولا السبب الثاني ايضاً.

د اما السبب الثاني \_ القائل ان هذه الافكار مستمدة من الحارج ،

 ما دمت لا اعتمد فيها على ارادتي – فأنا لا اراه اكثر اقناعاً . ذلك» « لانه قد يكون في ملكة او قوة ، غير معروفة لدي بعد (كما ان ﴿ الميول ، التي تحدثت عنها ، منذ هنيهة ، هي موجودة في ، دون ان « تَكُونَ مُوافَقَةُ دَاعًا لارادتي ) تَسْتَطَيّع ان تحدث في هــذه الافكار ، « دون معونة من الاشياء الحارجية . اقول اخيراً - وان كنت مسلماً « بان الافكار حادثة من تلك الموضوعات \_ اني لا اجد ما يفرض ، ان « تكون مشابهة لها حتماً ؛ بل لاحظت ، عـلى العكس ، في احوال « كَثيرة ، ان هناك فرقاً كبيراً بين الموضوع وفكرته ؛ فِــانا اجد في « نفسى ، مثلا ، فكرتين عن الشمس متباينتين كل التباين : احداهما « تصدر عن الحواس وينبغي ان تندرج تحت جنس الافكار ، التي قلت « آنفاً انها آتية من الحارج ، فتظهر لي الشمس هذه الفكرة في غاية الصغر ؟ « و اخرى نستمدها من ادلة علم الفلك ، اي من بعض معان مفطورة « في نفسي ، او من صنعي انا على وجه ما ، فتظهر لي الشمس بها اكبر « من الارض اضعافاً كثيرة . ومن الثابت ، ان هاتين الفكرتين عــن « الشمس ، لا يمكن ان تكونا معاً مشايهتين للشمس عينها . والعقال « يداني على أن الفكرة المستمدة من ظاهرها ، مباشرة ، هي ابعد ما « تكون عن مشابهها .

ع ١٣- لم تكن طريقي ، حتى الآن، هي طريق اليقين ؛ اما الافكاد، من حيث هي ، فانها تتفاوت في الكمال .

و كل هذا ، بجعلني اعتقد أن سبيلي ، حتى الساعة ، لم يكن سبيل و حكم يقيني ، صدر عن تأمل ، بل كان اندفاعاً اعمى و آهوج ، جعلني،

- « اعتقد بوجود أشياء خارجة عني ، ومغايرة لوجودي ، تستعين بجواسي « أو باية وسيلة أخرى ، لتبعث في أفكارها وصورها ، وتطبع في نفسي « أشياهها ونظائرها .
- وهنا يخطر ببالي سبيل آخر ، للبحث فيا أذا كان بعض الاشياء ، ( الافكار ، انها انحا التفكير فقط ، لا ارى فيا بينها فرقاً ولا تبايناً ، ه وانما تبدو لي كلها صادرة عني ، على نمط واحد . <u>ولكن ، اذا</u> اعتبرته<sup>ا</sup> « صوراً للاشياء ، بعضها يمثل شيئاً ، وبعضها عمثل شيئًا آخر ، فبديهي رد ان تكون متباينة جداً . ولا شك عندي في ان الافكار ، التي تمثل لي رجواهر ، تشتمل عـلى شيء اكثر وتحوي في ذاتها \_ اذا صح هـذا القول – وحبوداً موضوءياً اكثر ( اي انها تشارك بالتمثيل في ﴿ مراتب اغلى من الوجود والكمال ﴾ ، من تلك التي تمثل لي احوالاً او راضاً فقط ؛ ثم ان الفكرة ، التي اتصور بها الها – قوياً ، مالكــــاً و ازلياً ، لا متناهياً ، ثابتاً ، عالماً بكل شيء ، قادراً على كل شيء ، ﴿ خَالَقاً لَجْمِيعِ الاشياءِ الحَارِجَةِ عَنْ ذَاتِهِ \_ اقول أَنْ هَذَهُ الفَّكَرَّةِ ، تَمَلُّكُ وحقـاً في ذاتها وجوداً موضوعياً ، اكثر مما تملك الافكار التي تمثل لي ﴿ الجواهر المتناهية .
- ◄ ١٤ \_ بوجد في العلة الفاعلة، من الوجود ، قدر ما يوجد في معلولها ،
   على اقل تعديل .
- « ينبغي كما ابان لنا الآن النور الفطري ان يكون في العلة « التامة ، من الوجود ، قدر ما في معلولها ، على اقل تعديل ، اذ من اين.

« يستمد المعلول وجوده ، الا من علته ? و كيف تستطيع العلة ان غده « به ، اذا كانت لا تملكه هي في ذاتها ? فينتج عن هذا ، ان العدم لا يمكن و ان يحدث شيئاً ، وان ما هو اكمل – اي ما محتوي في ذاته على قدر « اكثر من الوجود – لا يمكن ان يكون تابعاً ، ولا معتمداً على ما « هو اقل منه كمالاً . وهذا حق وبديهي ، لا بالقياس الى المعلومات ، « هو اقل منه كمالاً . وهذا حق وبديهي ، لا بالقياس الى المعلومات ، « التي لها ذلك الوجود الفعلي (') او الصوري فقط ، كما يسميه الفلاسفة ، « ولكن بالقياس الى الافكار ، التي يكون النظر فيها مقصوراً على « الوجود الموضوعي ، كما يسمونه .

« لنضرب مثلاً: أن الحجر ، الذي لم يوجد بعد ، لا يستطيع أن « يبدأ الآن في الوجود ، أذاً كان لا يجدئه شيء يملك ، في ذاته \_ أما « على جهة الصورة ، أو على جهة الشرف (٢) – كل ما يدخل في تركيب « الحجر ( أي ينبغي أن يملك الاشياء عينها الموجودة في الحجر ، أو « أشياء أخرى أرفع منها ) . والحرارة ، أيضاً ، لا يمكن أن تتولد في « شيء ، كان خالياً منها قبل ، الا بعلة نكون من طراز ، أو من رتبة ،

١ - اي الموجود خارج الذهن

٣ ـ يفرق ديكارت بين ثلاثة انواع من الوجود :

الوجود الموضوعي (objective) عنده ، هو الوجود الكائن في الذهن ، وهو يتميز كل التميز عن مفهومنا البوم لكامة الموضوعي (objectif ) .والوجود الصوري، أو الفعلي (formelle ) عنده ، هو الوجود الكائن خارج الذهن . اما الوجود الاشرف (éminente) فهو الذي يمتلك كل الواقع في الوجود الصوري ، او الفعلي ، وزيادة عايه .

« او من جنس ، هو على الاقل معادل للحرارة في الكمال ؛ وقس على « ذلك سائر الاشياء .

و الف الى هذا ، ان فكرة الحرارة – او فكرة الحجر – لا و تستطيع ان تكون في ، اذا لم تضعها علة ماه تحتوي ، في ذاتها ، قدر آ و من الوجود يعادل ، على الاقل ، ما اتصوره منه في الحرارة ، او في والحجر . فينبغي – وان كانت العلة لا تنقل الى فكرتي شيئاً من وجود وجودها الفعلي او الصوري – الا نتوهم من اجل هذا ، ان وجود و تلك العلة اقل بالضرورة ، بل بجب ان نذكر – لما كانت كل فكرة وعلا من اعمال الذهن – أن طبيعتها لا تستازم من ذاتها اي وجود و صوري ، سوى الوجود الذي تتلقاه ، وتستفيده من الفكر او من و الذهن ، ( المنبئة منه كحال من احواله ، اي كنبط او نحو من و انخاء التفكير ) .

ولكن ، لا بد بلا ريب - كي تحتوي فكرة ، على وجود موضوعي و معين دون غيره - ان تكتسبه من علة يلتقي فيها ، على الاقل ، قدر من الوجود الصوري ، يعدل ما تحتوي عليه تلك الفكرة من الوجود الموضوعي . ذلك ، لاننا اذا افترضنا ، ان شيئاً يوجد في علتها ، وجب حينئذ ان تكون قد استفادته من العدم . ومن المحقق أ - مهما و يكن من نقص في هذا النمط الوجودي ، الذي يكون به الشي و على جها و (بالتمثل) في الفهم بواسطة فكرته - و اننا لا نقوى على القول ، ان ذلك النمط من الوجود ليس شيئاً ، ولا و نقوى من باب اولى ان نقول ، ان تلك الفكرة مستمدة من العدم .

« وينبغي كذلك ، الا نتوهم انه – ما دام الوجود، الذي الحظه في « افكاري، هو وجود .وضوعي فقط – ليسمن الضروري، ان يكون « هذا الوجود نفسه على جهة الصورة ، او الفعل ، في تلك العلل : , فكما « أن هذا النبط من الوجود ، على جهة الموضوع ، يخص الافكار من ه حيث طبيعتها الذاتية ، كذلك نمط الوجود الصوري يخص علل تلك « الافكار ( اي عللها الاولى ، والرئيسية على الاقل ) من حيث طبيعتها و الذاتية . وعلى الرغم من القول ، ان فكرة ما يمكنها ان أتولد فكرة « اخرى ، فان ذلك لا يمكن ان يمضي الى غير نهاية ، بل لا بـ د في آخر « الامر من أن نصل الى فكرة أولى ، تكون علتها أشب بناذج ، أو الحال يتضمن على جهة الصورة ، او في الواقع ، كل الوجود اوالكمال ﴿ الموجود فقط على جهة الموضوع ( أو بالنمثل ) في تلك الافكار . ج إن النور الفطري يرشدني الى ان اعرف، معرفة بديهية ، كون « الأفكار في نفسى ، اشبه بلوحات او صور ، يمكن ان تقصر عـن « محاكاة كمال الاشياء ، التي اخذت عنها ، ولكن لا يمكنها ابدأ ان « تحوى شيئًا اعظم واكمل .

ع 10 - في انني لست الوحيد في العالم، بل هنالك موجود آخر. وكلها امعنت النظر، واطلت الفكر، في هذه الامور، تجلت لي وحمتها بمزيد من الوضوح والتمييز. واخيراً ماذا استخلص من هذا «كله? استخلص الامور التالية: إذا بلغت فكرة من افكاري، درجة في الوجود او الكهال الموضوعي، تجعلني اعرف بوضوح، ان هذا « إلوجود - او الكهال - ليس في على جهة الصورة او الشرف، وغير

« قادر بالتالي على أن أكون ، أنا نفسي ، علة هذا الوجود ، لزم ضرورة « عن ذلك الا اكون انا وحدي في العالم ، بل يجب ان يكون هنالك « موجود آخر ، هو علة هذه الفكرة . واذا لم توجـ د في نفسي فكرة و كَهَذَه ، حينتُذَ لَم يكن لدي اي دليل كاف ، لاقناعي بوجود شيء ه آخر سواي . لقـــد عنيت بالبحث عن هذه الادلة كلها ، ولكن لم • استطع حتى الساعة ان اهتدي الى دليل آخر . ، ﴿ فَهُنَ افْكَارِي - الى جَانَبِ تَلْكُ التي غَمْلِي لَنْفُسِي، ولا يُحَنَّ انْ ﴿ يُوجِدُ فَيُهَا أَدْنَى صَعُوبَةً هَنَا لَ فَكُرَّةً قَتُلُ لَى الْهَأُ ، وَافْكَارُ آخَرَى غَتُلُ « الاشياء الجسمية و الجماد ، واخرى عن الملائكة به، واخرى عـن ﴿ الحيوانات ، واخرى قمل لي اناساً من اشباهي ﴿ اما الافكار التي قمثل ﴿ اناساً غيري ، او حيوانات ، او ملائكة ، فاني اتصور بسهولة ان « تتكون من المزج بين الآفكار الاخرى ، التي تكون لدى عن نفسي ، ﴿ وَعَنَ الْأَشْيَاءُ الْجُسِمِيةُ ، وعَنِ اللهُ ، حتى وان لم يكن سواي في ألعالم « من أناس ، ولا حيو أنات ، ولا ملائكة . وأما الافكار عن الاشياء « الجسمية ، فلست متبيناً فيها شيئاً بلغ من عظمته ، وتفوقه ، مجيث لا و الله و قادرًا على ان احدثه . ذلك ، لو اوغلت في نظرها ، والفحص « عنها ، على نحو ما فحصت أمس عن فكرة الشمع ، لوجدت انــه لا و يوجد فيها الا قدر قليل جداً اتصوره في وضوح وتميز ، عـن الحجم « والامتداد ، من حيث الطول او العرض او العمق ، والشكل الناتج ه عَن نهاية هذا الامتداد ، والوضع الذي تأخذه الاجسام ، بعضها من « بَعَض على اختلاف اشكالها ، والحركة ايضاً او تغير هذا الوضع . وقد

«يضاف الى هذه الاشكال الجسمية، الجوهر، والمدة، والعدد إما الاشياء والاخرى، كالصور، والالوان، والاصوات، والروائح، والطعوم، والجرارة، والبرودة، والصفات الاخرى، التي تقع تحت اللمس، فتكون في فكري على جانب كبير من الغموض، والابهام، مجيث ولا ادري اذا كانت صحيحة او زائفة – اي اني أجهل هل الافكار التي واتصورها عن هذه الصفات، تمثل لى اشياء موجودة في الواقع، او أنها و تمثل لي اموراً وهمية ليس لها وجود في الواقع – مرومع اني قد و لاحظت، فيا تقدم، ان الاحكام وحدها هي التي يمكن ان يقع فيها و الزيف الصحيح، والشكلي، فقد يقع في الافكار ضرب من الحطأ و اللادي، وذلك حين تمثل ما ليس بشيء كانه شيء.

و لنضرب مثلاً: ان افكاري عن البرودة ، والحرارة ، قد بلغ من البعدها عن الوضوح والتميز ، مجيث لا استطيع ان اقول هل البرودة هي حرمان البرودة ، وهل هي حرمان البرودة ، وهل هي حرمان البودة ، وهل وهما غير ذلك . ولما كانت الافكار شبيهة و بصور ( او نسخ للاشياء ) فلا يمكن ان نجد فكرة الا وهي تبدو لنا و ممثلة لشيء من الاشياء . واذا صح القول ان البرودة ، ليست شيئا و سوى انعدام الحرارة ، كانت تسميتنا للفكرة – التي تمثلها لي كأنها و شيء واقعي ، وايجابي – بالفكرة الزائفة ، تسمية غير مجانبة للصواب . و ذلك شأن الافكار الاخرى . ولكن يجب علينا ان نقول: ليس و ضرورياً ان انسب اليها مبدعاً سواي ، لان النور الفطري – اذا و كانت خاطئة ، اي انها تمثل اشياء لا وجود لها ـ يرشدني الى انهاصادرة وكانت خاطئة ، اي انها تمثل اشياء لا وجود لها ـ يرشدني الى انهاصادرة

ه عن العدم ، اي انها ليست في " ، الا لان طبيعتي ينقصها شيء ، ولانها و ليست تامة الكمال ؛ و اذا كانت صحيحة ، لست ارى لم لا اكون و أنا مبدعها ، ما دامت تعرض على قليلًا جدرًا من الوجود ، مجيث لا واستطيع أن أميز بين الشيء الممثل واللا وجود . ( , اما الافكار الواضحة المتميزة ، التي لدي عن الاشياء الجسمية ،

و فمنها ما يبدو لي اني استطعت اقتباسه من فكرتي عن نفسي ، كالافكار ﴿ الَّتِي لَدِي عَنِ الْجُوهِرِ ، وَالْمُدَّةِ ، وَالْعَدْدُ ، وَمَا شَابِهُمَا لَهُ فَحَيْنُ افْكُر ﴿ انْ الحَجْرُ جُوهُرُ ، أُوشِي • قادر من ذاته على الوجود ، و اني انا أيضاً جُوهُر ، « (على الرغم من تصوري جيداً انيشيء مفكر لا ممند ، وان الحجر شيء و ممتد لا مفكر، وانه يوجد لذلك فرق كبير بين التصورين) ، إرى أنها و يبدوان متفقين في ان كليهما يمثل جوهراً \_ وكذلك حين افكر اني و موجود الآن ، وحين انذكر ايضاً اني كنتِ موجوداً فيا مضى ،وانه ﴿ تَسْنَحُ لِي خُواطُرَ كُثيرة مُختَلِفَةُ اتَّبِينَ عَدْدُهَا ، عَنْدُنَّذُ اكْتُسَبُّ مِنْ ذَاتِي و فكرتين عن المدة والعدد ، واستطيع فيما بعد أن انقلهما إلى كل مـــا و اريد من اشياء . اما الصفات الاخرى ، التي منها تتألف الأفكار عن ( الاشاء الجسمية ( اعني الامتداد والشكل والوضع والحركة ) ، و فالحقيقة أنها ليست في على جهة الصورة ، ما دمت شيئًا يفكر فقط ، ﴿ وَلَكُنَّ ﴾ بما انها ليست الا احوالاً من احوال الجوهر ، وبمــا اني انا

و نفسي جوهر ، فقد تكون منطوبة في على جهة الشرف.

ل , لا يبقى أذن الا فكرة الله وحدها ، لذا ينبغي أن ننظر هل فيها ﴿ شَيَّ لَم يَكُنَ صَدُورَهُ عَنِي ﴾ أنا نفسي ﴿. وأقصَد بَلْفُظ الله جوهُراً

« لا متناهماً ، ازلياً ، منزهاً عن النغير ، قائماً بذاته، محيطاً بكل شيء، وقادراً على كل شيء ، قد خلقني انا وجميع الاسباء الموجودة (ان صح ان هنالك اشباء موجودة) . هذه الصفات الحيني ، قد بلغت مين « الجلال والشرف حداً يجعلني ، كلما امعنت النظر فيها ، اضعف ميلي الى و الاعتقاد ، ان الفكرة التي لدي عنها ، يمكن ان اكون انا وحدي « مصدرها . فلا بد اذن من الاستنتاج ان الله موجود ، لان فحرة جوهر لا متناه – وان كانت فكرة الجوهر موجودة في نفسي ، من « من حيث اني جوهر – ما كانت لتوجد لدي انا الموجود المتناهي ، واذا لم يكن قد او دعها في نفسي جوهر لا متناه حقاً .

◄ ١٦ - في ان فكرة اللامتناهي، اي الله ، هي اسبق لجميع الافكار
 التي لدينا ، دهي صحيحة واضحة متميزة .

ر يحب القول اني انصور اللا متناهي بفكرة حقيقية ، لا يجبرد السلب الحركة والضوء . ذلك لاني ، على العكس ، ارى بجلاء ، ان في الجوهر والضوء . ذلك لاني ، على العكس ، اكثر بما في الجوهر المتناهي من الوجود الواقعي ، اكثر بما في الجوهر المتناهي ، وبناء وعليه ، اجد ان فكرة اللا متناهي سابقة لدي لفكرة المتناهي ، اي ان واراك الله سابق لادراك نفسي ، اذ كيف لي ان اعرف اني اشك و وارغب ، اي ان شيئاً ينقصني ، وانني است كاملاً عام الكمال ، اذا و لم يكن لدي اية فكرة ، عن وجود اكمل من وجودي ، عرفت و بالقياس اليه ما في طبيعتي من عيوب ؟

﴿ وَلَا يُصِحُ الْقُولُ ؛ أَنْ هَذَهُ الْفَكُرَةُ عَنَ اللهُ ؛ قَدْ تَكُونُ زَائِفَةً زَيْفًا

« مادياً ، و اني قادر تبعاً لذلك ان استمدها من العدم ، اي يكن ان تكون ﴿ فَي ۚ ﴾ لَانَ فِي عيداً ، كما قلت فيما سبق عن فبكرتي الحرارة والبرودة ، ﴿ وَمُا شَابِهِمَا ؛ بِلِ العكس هو الصحيح . فِمن حيث أن هذه الفكرة ، « هي فڪرة واضحة جدا ومنميزة جداً – وتتضمن في ذاتها من و الوجود الموضوعي ، أكثر من اية فكرة أخرى \_ لا يوجد أصدق د منها او احق ، ولا اقل منها تعرضاً لشبهة الزيف والبطلان . ر و اقول ان هذه الفكرة عن موجود ، مطلق الكمال ، لا متناه ، ﴿ هَى فَكُرَةً صَعَيْحَةً جَدًّا مَ فَنَعَنَ ﴿ وَإِنْ اسْتَطْعَنَا انْ نَتَخَيْلُ كُونَ « هذا الموجود غير موجود ﴿ لَا نستطيع ان نتصور كون فكرته لا و تمثل لنا شبئًا حقيقياً ، كما قلت عن فكرة البرودة : ثم هي فكرة ﴿ وَاضْحَةُ جِداً وَمُتَّمِيزَةً جِداً ، لان كُلُّ مَا انْصُورَهُ بُوضُوحٌ وَتَمْيِزُ ، عَمَا « هو حقيقي وصحيح ومتضمن في ذاته كمالًا ، يدخل بتمامه في هــذه ﴿ الفَكْرَةَ . وَلَا جَرَمُ انْ يَكُونُ هَذَا حَقًّا ﴾ حـتى مع الافتراض اني لا « احيط باللا متناهي ، وإن فكرة الله تنطوي على كثرة لا تحصى من و الافكار ، التي لااستطيع ان احيط بها روقد لا يتيسرني بلوغهابالفكر و ابداً. ذلك ، لان من شأنَ اللا متناهي ان يعجز المتناهي عن الاحاطة وبه. ويكفي أن أفهم ذلك جيداً ، وأن أحكم بأن جميع الأشياء ، الني ﴿ اتصورها بوضوح ، واعرف أن فيها شيئًا من الكمال ، وربما أيضًا « صفات آخرى كثيرة أجهلها ، هي في الله على جهة الصورة ، أو على جهة ﴿ الشرف. يكفي هذا، لتكون الفكرة ، التي لدي عن الله ، اصح ما في و ذهني من افكار ، واكثرها وضوحاً وتميزاً .

١٧ – لم تأتنا فكرة الله من العالم الخارجي .

ره ولكن، رعا كنت انا شيئاً اكثر بما يخيل لي، ورعا كانت كل وصفات الكمال، التي انسبها الى ذات الله، موجودة في بالقوة، على وحجه ما، وان لم تخرج الى حيز العمل. الم انبين من قبل، ان معرفتي تتدرج في الزيادة والتكمل، وان شيئاً لا يحول دون از ديادها الى غير بهاية، ولا سبباً يمنع منى بلغت هذا القدر من الزيادة والتكمل - ان ها الحتسب بواسطتها جميع الكمالات الاخرى، التي في ذات الله. ولست ارى اخيراً، لم تكون قدرتي على اكتساب هذه الكمالات (اذا ولست الى القدرة موجودة في حقاً) غير كافية لاستحداث افكاري عن هذه الكمالات.

« ولكن ، عندما ادقق النظر في الامر ، اتين ان ذلك لا يكون ، لاسباب عدة : منها ان جميع هذه الميزات – وان صح كون معرفتي « ترقى كل يوم في مراتب الكمال ، وكون طبيعتي تنطوي على اشيا ، وكثيرة بالقوة ، لم تتحقق فيها بعد فعلًا – لا تمت بسبب ، ولا تقترب واطلاقاً من فكرتي عن الله ، الذي يشتمل على كل شي ، بالقوة والفعل « معاً . والنمو عينه الذي تنموه معرفتي ، والازدياد الذي تزداده و بالتدرج ، اليس فيها ما يدل دلالة يقينية ، لا شك فيها ، على ان ومعرفتي ناقصة ؟

م ﴿ اضف الى هذا ، اني لا انفك عن الاعتقاد – مهما يكن من ازدياد ﴿ معرفتي – انها لا تكون لا متناهية بالفعل ، لانها لن تبلغ ﴿ ابدا درجة عالية من الكمال ، تحول دون اكتماب المزيد من النمو . « ولكني انصور الله لا متناهباً بالفعل ، مجيث يمتنع اضافة شيء الى كماله « المطاق ، واخيراً ادرك جيداً ، ان الوجود الذهني لفكرة من الافكار « لا تحدث عن كائن هو موجود بالقوة ، فحسب – ليس لهذا اي معني « بالحقيقة – ولكن عن موجود فعلي .

### ١٨ - أن استخدامنا الحواس هو الذي ينسنا هذه الحقيقة .

واجل، لا ارى في كل ما ابديته، الآن، شيئاً لا يسهل آن يعرفه، وبالنور الفطري، كل من يويد ان يمعن النظر فيه. ولكن، عندما وارخي عنان انتباهي، اجد ان صور الاشياء الحسية، هي التي تلقي عني غشاوة ؛ حينئذ لا اتذكر بسهولة السبب، الذي يقضي ان تكون وضحرتي عن وجود اكمل من وجودي، قد وضعها في موجود هو اكمل مني بالواقع.

#### ١٩ - في اننا لسنا ، نحن ، علة انفسنا

« لذلك اريد، هنا، ان اتجاوز هذا الامر، لانظرهل في استطاعتي - ان المالك هذه الفكرة عن الله \_ ان اكون موجوداً، اذا لم يكن , « هنالك اله ع بمن استفدت وجودي، اذن ? فد يكون من نفسي ، « او من ابوي ، او من علل اخرى ، اقل كمالاً من الله ، اذ لا يمكن ان « نتصور شئاً اكمل منه ، ولا كفوءاً له .

« ولكن ، لو كنت مستقلاً عن كل شيء سواي ، وكنت انا نفسي «خالق وجودي ، لما جاز لي ان اشك في شيء ، او اشتهي شيئاً ، « ولما كنت بالاجمال مفتقراً الى اي كمال، لانني امنح نفسي، أذ ذاك ، « وكمل كمال مخطر ببالي ، فأكون الهاً .

٨ ﴿ وَيَجِبُ أَنَّ لَا يَقِعُ ، فَي ظَنَّى ، كُونَ الْأَشَّيَاءُ الَّتِي تَنقَصَى أَصَّعِبُ « منالاً ، بما إنا مالك الآن . فمن البين ، على العكس ، أن خروجي من « العدم ــ انا الشيء ، او الجوهر المفكر ــ اصعب تحققاً من اكتسابي « علوماً ، ومعارف ، عن امور كثيرة اجهلها ، وما هي الا اعراض « لذلك الجوهر المفكر برولا عجب ، فلو كنت قد منحت نفسي هــــذا الذيد من الكمال ، الذي اتحدث عنه الآن – اي لو كنت أنا نفسي « خـالق نفسي - لما ضننت عـلى نفسي بشيء من الاشياء التي « هي ايسر منالاً (ككثير من فروع المعرفة ، التي اجد ان طبيعتي « قد حرمتها ) ولا بصفة من الصفات المنطوية في الفكرة ، التي تقوم «على الله ، لانها لا تبدو لي اصعب خلقاً او اكتساباً . واو ان صفة منها « كانت اصعب اكتسابا ، لبدت لي كذلك ، دون ريب ، ( على فرض ر انى كنت - انا نفسي - مصدر الاشياء الاخرى التي املكها) ، لانني ﴿ اتبينِ حينئذ في هذا ما مجد من قدرتي ﴾ .

التأمل الثالث من كتاب ( التأملات »

# اليوم انحامين في العسالم أواليقدين المثالث

في حوزة ديكارت ، الآن ، حقيقتان ثابتتان ، لا يمكن للشيطان الماكر ان يزعزع اركانها ، لانها صادرتان مباشرة عن الفكر البديمي الواضح المتميز . هاتان الحقيقتان هما النفس والله . انا افكر اذن انا موجود – و انا موجود اذن الله موجود .

ولليقين بوجود الله مركز متاز في فلسفة ديكارت ، لان التثبت من وجود الله ، هو الذي اجــازه الهوة ، القائمة بالشك ، بينه وبين العالم الحارجي . فقد صار بمقدور ديكارت ، منذ الان ، ان يطمئن الى الكون بثقة مطلقة . أن هذا الشعور بوجود العالم الخارجي ،هو بديهي وأضح متميز . وكل ما هو بديهي واضح متميز، لا شك فيه ، يشيع في النفس من لدن الله . وقد مر بنا ان الله صادق لا يخادع . فلا خوف على ديكارت ، بعد الان، من الانطلاق في ابعاد العالم الخارجي، لدرس خصائصه، شريطة أن يأخذ دائماً بالافكار البديهية الواضعة المتميزة. فاذا الاولمة ، تاه في غياهب الظنون ، وكان هو المسؤول عن ضلاله ، لانه ذو ارادة حرة . امــا الله فلا لوم عليه ، لانه وهب الانسان عقلًا يميَّـز الحق من الباطل. اذن على الارادة أن لا تسرع في أحكامها ، قبل أن تستقبل النور الذي يزودها اياه الادراك .

في عنقي مبل طبيعي الى الاعان بوجود العالم ، والله لا يضع في مثل هذا المبل الفطري ، ان لم يكن غة موضوع حقيقي لهذا المبل . ان الله صادق لا يخادع . فشعوري بان العالم كائن ، لا ينجم عن ارادتي . اذن يجب التسليم بوجوده في الحارج . هنا لم يعد يعبأ ديكارت باخطاء الحواس، وضلالات الاحلام ؛ لأن مقابلة الحواس بعضها ببعض، وحكها على مسن العقل ، يقو م عوج الحيالات . فلا يختلط المنام باليقظة ، بعد الان ، لان الاول يتصف باضطراب الصور ، والثاني يتميز باتساق الاحساسات ، فيا بينها . قال في التأمل السادس ه لقد ظهر لي ان هذه المعاني لا يمكن ان تكون صادرة عني ، و ان هناك اشياء خارجية قد احدثتها في نفسي ه .

\*

الاستناد الى ما وضعه الله في عنقه ، من ميل الى الايمان به – والله بالاستناد الى ما وضعه الله في عنقه ، من ميل الى الايمان به – والله صادق لا يخادع – عليه ان يستنزل هذا العالم بوحاً عن حقيقته ، لان الايمان بوجود العالم لا يكفي وحده ، بل يقتضي معرفة اصوله وفروعه. ولا بد لنا في سبيل تحديد العالم ، من ان نأخذ مثلاً ضربه ديكارت ذاته ، غيط به اللثام دفعة واحدة عن نظريته بخصوص المادة . قال في التأمل الثانى :

و لنأخذ مثلًا هذه القطعة من شمع العسل ، ولم يمض على استخراجها ه من الحلية غير زمن قصير , هذه القطعة ، مازال فيها بقية من اريـج « الزهور التي اقتطفت منها : فلونهـا ، وحجمها ، وشكلها ، هي اشياء « ظاهرة للعين . هي جامدة ، باردة ، يسهل علينا أن نتناولها باليد . أذا « نقرنا عليها ، خرج منها صوت . وعلى الجملة ، فأننا نجد فيها جميع « الاشياء التي تجعلنا نعرف الجسم معرفة متميزة .

و ولكن بينا أنا أتكلم ، أذا بها توضع قرب النار ، فيتطاير ما بقي « من طعمها ، وتتلاشى رائحتها ، ويتغير لونها ، ويذهب شكلها ، ومزيد « حجمها ، وتصير من السوائل ، وتسخن حتى يكاد يصعب لمسها ، فلا « ينبعث منها صوت ، مها تنقر عليها . اتزال الشمعة هي ذاتها بعد هذا ﴿ النَّغِيرِ ﴾ الحق انها باقية ، ولا احد يستطيع ان ينكر ذلك ، او يجكم رحكماً مخالفاً . اذن ما هو الشيء ، الذي كنا نعرفه في قطعة الشمع « معرفة شديدة التميز? لا شيء يقيناً من كل ما لاحظته فيها، عن طريق « الحواس ، اذ ان ما وقع منها تحت حواس الذوق ، او الشم ، اوَ ﴿ البِصر ، أو اللمس ، أو السمع ، قد تغير كله ، في حين أن الشمعة ذاتها رباقیة . قد یکون الامر ما اری الآن ، اعنی ان هذه الشمعـــة « ليست تلك الحلاوة التي في العسل، ولا ذلك الاريج الزكي الذي يفوح « من الازهار ، ولا ذلك البياض ، ولا ذلك الشكل ، ولا ذلك ﴿ الصوت ، وأنما هي جسم كان يلوح لي منذ قليل محسوساً في هـٰـذه والصور، وهو الآن محسوس في صور اخرى. ولكن ما هو، على ﴿ التدقيق ، الشيء الذي اتخيله ، حين اتصور الشمعة على هذا النحو ؟ لننظر في الامر بامعان : ولنستبعد كلما ليس من خواص الشمعة ، و لنرى ما يتنقى بعد ذلك . لا يبقى حقاً الا شيء ممتد لين متحرك . ﴿ وَلَكُنَ مَا مَعْنَى اللَّهِنَّ وَالْمُتَّحِرَكُ ؟ النِّس مَعْنَاهُ انْنَى انْخَيْلُ قَطْعَةَ الشَّمِّعُ

« لكونها مستديرة ، قابلة لأن تصير مربعة ، او ان تنتقل من شكل مربع الى شكل مثلث ? ان الامر ليس كذلك بتة : لانني اتصورها « قابلة من هذه التغيرات عدداً كثيراً لا يحصى . فتصوري للشمعة اذن « ليس ثمرة لقوة الحيال . فما هو ذلك الامتداد ? اليس مجهولاً لدي « ايضاً ؟ لانه يزيد عند ذوبان الشمعة ، ويزيد اكثر عندما تذوب تماماً ، ويزيد اكثر واكثرايضاً ، عندما تغلي حرارتها . فانا لا اتصور ماهية « الشبعة تصوراً واضحاً ، مطابقاً للحقيقة ، اذا كنت لا افترض ، انها « تأخذ ، وفقاً للامتداد ، انحاء شي لم تخطر قط على خيالي . فلا بد من « التسليم اذن بان خيالي عاجز عن ان يدرك ماهية هذه القطعة من الشبع ، وانما الذي يدركها هو ذهني وحده » .

ماذا نستنج من هذا المثل المشهور؟ نستنتج نظرة ديكارت الآلية الى العالم الحارجي. وهذا يعنى في عرفه ان الشبعة ليست الرائحة ولا اللون ، ولا المقاومة ، ولا الشكل ايضاً . هذه الصفات غير واضحة في الذهن ، لانها ترجع الى الحواس ، وتتغير بتغيرها . هي انفعالات ، لهذا كانت غامضة ، لا تصلح لأن نتخذها اساساً وطيداً ، كي نعرف ماهية المادة . هي صفات ثانوية . فهاذا يبقى من الشبعة ، اذن ، بعد هذه الصفات الحسبة ؟ يبقى ان الشبعة امتداد ، والامتداد هو الصفة الرئيسية المشتركة بين الاجسام . هو جوهر المادة ، المستقل عام الاستقلال عن جوهر النفس ، والامتداد المهني هنا ، ليس الامتداد الحسي الذي يتصوره الحيال ، والامتداد الذهني المجرد ، الذي يكوس ماهية المادة ، مها تنوعت الكنه الامتداد الذهني المجرد ، الذي يكوس ماهية المادة ، مها تنوعت الاجسام ، اي انه فضاء هندسي ، واليك اهم خصائصه :

- ۱ ان الامتداد فضاء غير بحدود ، لا يحيط به الا امتداد آخر . فهو اذن لا متناه ، اي اننا نستطيع ان نتصور وراء الامتداد ، الذي نتخيله ، امتداداً ثانياً ، وثالثاً ، ورابعاً ، الى ما لا نهاية له . ٣ ان الامتداد متجانس ، اي انه يقسم الى اجزاء قابلة بدورها ، مهما
- ٢ ان الامتداد متجانس ، اي انه يقسم الى اجزاء قابلة بدورها ، مها
   كانت صغيرة ، الى الانقسام اجزاء اخرى . اذن لا وجود لذرات
   لا تتجزأ ہے
- س ان الامتداد مادة ، كما ان المادة امتداد ، اي ان المادة والامتداد شيء واحد . وهذا يعني انه لا وجود للخلاء، اذ الحلاء امتداد لا مادي . وهذا مناقض لذاته ، كمن يتحدث عن دائرة مكعمة .
- إ الامتداد امتلاء . وحركة الاجسام تفسر ، بانها حركة دائرية ،
   لان الجسم المتحرك يدفع بحركته الجسم المجاور له ، كي يشغل مركزه ، فتعود الحركة في النهاية الى النقطة التي انطلقت منها .

الحركة اذاكان الامتداد بحض المادة ، فالحركة بحض الامتداد ، لأن المادة متحركة حركة دائة . و إذا كان للامتداد منطق ، فللحركة منطق ايضاً ، لا يسعنا أن نغض بصرنا عنه ، في هذا الباب ، تكملة لدرس طبيعيات ديكارت . ويمكن تلخيص هذا المنطق الحركي بست قواعد : الم توجد الحركة في المادة ، الا بأمر الله ، لان المادة جامدة في الاصل .

٢ - لا بد للحركة من اتجاه تتخذه ، ومن سرعة تسير بموجبها .
 ٣ - لا يزاد على الحركة حركة اخرى ، وهكذا ايضاً ، لا تنقص منها

حركة . ان الحركة في الكون مقدار ثابت ، لأنها من الله ، والله كامل لا يتغير ولا يتبدل .

ع – ان كل شي. يبقى على الحالة التي هو فيها ، ما دام لم يعرض له مــا يفيره .

ان كل جسم يتحرك عيل الى البقاء في حركته على خط مستقيم .
 ٦ - ان الجسم المتحرك ، اذا التقى بجسم اضعف منه ، لا يفقد شيئاً من

حركته. اما اذا التقى بجسم اضعف منه ، مجيث مجركه ، فانه يفقد من الحركة مقدار ما يعطى هذا الجسم الاضعف

هَذَا هُو المنطق الحركي الذي خطه الله . وقد كان من جراء هـذه. الحركة تركيب ثلاثة عناصر: أن احتكاك مختلف أجزاء الامتداد بعضها ببعض يبري اطرافها ، ويسحقها ، كما تبرى حبات القمح وتسحق تحت حجر الرحى. فينتج عن هذا الاحتكاك غبار ، أو هباء خفيف ، ناعم اللغاية . وقد سمى ديكارت هذا الغيار بالمادة اللطيفة ، لانها تنتقل بسرعة هائلة ، عند اقل اصطدام . هذه الاجزاء من الاثير اللطيف ، أو المادة اللطيفة ، لا يمكن فصل بعضها عن بعض . عنها يصدر الضوء والنار ، فتتكون الشموس ، والنجوم ، والارض ، وسائر الكواك. ، والسيارات الفلكية . ثم يأتي العنصر الثاني ، وهو الهواء المتكون مـن ذرات صغيرة جدا . أما العينصر الثالث ، فيتكون من احتكاك اجزاء الامتداد ، التي فصل الله بعضها عن بعض ، منذ البده . هذه الاجزاء تتكتل اجساماً ضخمة تكتلا متاسكا بقوة عناصر التراب. فتأخذ لهـذا العمل شكل كرات صفيرة . من هذا العنصر الثالث تتكون العناصر

السائلة والعناصر الصلبة .

ليس الغرض ، ههذا ، ان نرافق ديكارت في مسهب ابحائه الطبيعية . والها نويد ان نأتي على زبدة نظرته الآلية في العالم المادي . وقد اوردنا الم خطوط طبيعياته . فلم يعد علينا الآن ، بعد هذه العجالة ، الا ان نظهر قيمة الخطوات العملاقة التي دفع بها ديكارت العلم الى الامام ، بفضل الانقلاب الذي احدثه . ولا بدلنا ، في هذا الجال ، من ان نلقي لحة سريعة على العلوم قبل ديكارت .

#### ارسطو وديكارت

كانت طبيعيات ارسطو هي السائده قبل ديكارت . والنظرة الارسطية في الكون تقول ان للمادة كيفاً . لهذا ، لم يختلف كشيراً فهم ارسطو، لمظاهر الكون، عن فهم القدماء لها اسطوريا. فقد كان الإنسان الاول يؤمن بوجود مشيئات في الاشياء ، أي قوى سحرية تكمن فيها ، لتحركها وتدفعها من الداخل . وهكذا تنمو النبتة لان فيها نفساً نباتية، ومجس الحيوان لان له نفساً حيوانية ، ويقع الحجرمن الاعلى الى الاسفل، لان فيهطبيعة تدفعه الى تحت ، وتتآلف الاشياء وتتنافر، لان فيها ماهيات تجعلها متآلفة تارة ومتنافرة طوراً. كان الانسان القديم يعتقد أن للاشياء أعراضاً وطبائع . لهذا بوتها أجناساً وانواعاً . وقد ظن ارسطو ، الذي اعطى لهذا الاعتقاد شكله المنطقى الكامل ، ان تعليل مظاهر الكون على هذا النهج ، هو التعليل الاصح . خقال بان كل شيء يتألف من صورة تحدد طبعه ، ومن مادة تساعده على اليةًا. فكلما اراد ان يعلل شيئًا من الاشياء ، نسب اليه صورة

خاصة تجعله ما هو ، في حالته الحاضرة ، ومادة جوهرية تكون بمنزلة قوة خفية ، يندرج بها تحت نوع شامل . فللطاولة ، مثلا ، صورة خاصة ، هي التي تجعل منها هذه الطاولة ، لا تلك ، ومادة جوهرية هي طاوليتها . هذه الطاولية هي بمثابة نفس ، او كيف للطاولة . وقيس على هذا في جميع الاشياء ؛ فساعتية الساعة ، وبنفسجية البنفسجة، ونبانية النبات ، وحيوانية الحيوان ، طبائع او كيفيات ، نستطيع بها ان ندرك اشياءها ادراكا علمياً صائباً . فما علينا الا ان نزيد على الشيء ، مهما كان جنسه، ياءاً وتاءاً مربوطة ، ليصبح قوة خفية او كيفاً .

ثم جاء ديكارت بنظرة علمية اصح . ففي الوضع القائم ، ليرفعه على اسس انجابية ، ما زالت ، حتى بومنا الحاضر ، الركيزة المعترف يها. لقد هاله ما رأى من عوج في طبيه يات ارسطو ، المبنية على الكيف . لآن الكيف لا يصلح أن يكون أساساً للعلم. أن العلم يقوم على السببية، وهذا لا يحصل الا عن طريق الكم ، اي العد والقياس. الكيف صفة ، والصفة لا تخضع للتجزئة . فطاولية الطاولة ، لا نستطيع أن نكسرها الى اجزاء تقاس . لذا رأى ديكارت ان يطوي فكرة الماهيات ، او الكيفيات ، ليتخذ الكم تفسيراً للكون . هذا المبدأ ، يرجع كل شيء الى. امتداد متجانس ، يكن تجزئته الى اقسام تتعادل ، فتقاس . بالامتداد نصل الى الجبرية ، اذ يصبح في مقدورنا ان نحول الاشياء الى اشكال. هندسية ، تقاس حركاتها ، ويعتبر عنها بالارقام والاعداد . بالامتداد تتحول الطبيعيات الى رياضيات ، فلا تعود مجرد احتماليات ، بل تصبح علم الضروريات. أن المادة جامدة لا حياة فيها . هي امتداد خاضع

### لاحكام هندسية. عود وايضاح

لم يكتف ديكارت باقرار الآلية (١) (Le mécanisme) في العالم المادي، ولكنه طبقها على الكائنات العضوية، كما المحنا الى ذلك، باقتضاب، في حديثنا عن حساسية النفس. وجدير بنا ان نعود الى هذه الناحية ، لنشبعها درساً ، بعد ان بسطنا الآلية الديكارتية .

مر بنا أن ديكارت ثنائي النزعة ، أي أنه لم يثبت غير وأقعين أصليين هما: النفس والمادة . ثم حدد النفس بالفكر الواعى . وما عدا ذلك فهو امتداد ، اي مادة ؛ والمادة جامدة لا يكمن فيها شيء بما سمي بالطبع او المامية . وهذا يعني ان المادة امتداد تتحرك اجزاؤه وفقــاً لسببية محكمة قوانينها . فجسم الانسان ، والحيوان ، والنبات ، والصخور ، يشابه بعضه بعضاً ، ويتألف من عنصر اساسي واحد ، هو الامتداد . واختلاف هذه الاجسام ، بعضها عن بعض ، هو وليــد الاعراض ، اي انه ناتج عن الشكل ، والحجم ، والحيز ، والحركة . الا انها تتلاقى كلها في صفة رئيسية ، هي الامتداد ، كما تتفق الانفس ، في الصفة الجوهرية ، التي هي الفكر الواعي الحر ، وتتبان في الاعراض الناشئة عن الاهواء . أن هذين العنصرين - الفكر الواعي والامتداد الجبرى \_ يختلفان اختلافاً شديداً ، مجيث يستحيل على الفكر ان يتمدد ، وعلى الامتداد ان يفكر . ان الامتداد لا يتصف بالفكر ، والفكر لا يتصف بالامتداد . ومتى قلنا مادة وامتدادًا ، عنينا بهذا

بآلية ، و machinisme بآلية ، أنترجم (x)

كل ما لا يندرج تحت الفكر . هكذا عسكر ديكارت الوجود جبهتين متماينتين : النفس والمادة .

ان كل المتعضّيات ( Les organismes ) آلات فقط. وهذا يعني أن جسم الانسان لا مختلف عن جسم الحيوان . هما سواء بسواء . وقد اعتبر ديكارت الدم اصل الحياة الناشئة عن دوراته ، معاكساً في ذلك « هار في » الذي ارجع الدورة الدموية الى انقباض جدران القلب . ان حرارة القلب هي التي تدفع الدم نحو الرئتين بخاراً يبرد ، هناك ،فيتحول ثانية الى سائـل يعود نحو القلب ، حيث يوزع في الشرايـين والعروق بواسطة القنوات الشعرية ، ومن ثم يرجع الى القلب . اما الدم الذاهب الى المخ ، فانه يصل دافئاً ، ليبرد هناك وينقى من الارواح الحيوانية ، التي وصفناها بأنهـا ذرات دموية نجري في الاعصـاب . فأذا تأثرت الاطراف الحيطة بهذه الاعصاب ، عن طريق الاحتكاك بالخارج ، اهتزت هذه الارواح الحيوانية ، وتسرب هذا الاهتزاز الموجى الى المخ ،الذي يعطي أو أمره الى الاعصاب ، لتفعل ما يملي عليها . وهكذا تصدر الاعصاب بدورها الاوامر الى العضلات ، فتتحرك هذه حركة تنفــق وارادة المخ ، لترد بذلك على الحارج . ان الدجاجة التي ترى الثعلب لا تهرب عن خوف ، لان الحوف شعور ، والشعور بد. تفكير ، والنفس الانسانية وحدها تفكر . ولكنها تهرب كما لوكانت خائفة ، أي أن المخ ، وقد رأت الدحاجة الثعلب ، يبرق اوامره الى الاعصاب لتحرك عضلات رجليها ، فتركض الدجاجة هرباً من الثعلب ، كأنها تفر من الموت عن فكريعي ما يقوم به . ان كل هذا مجدِث دون ان يكون

غة شعور او فكر . والحيوانات كلها على هذا النمط ، إي انها آلات محضة ، تنفعل بالمؤثر ، وتجيب عنه بطريقة اتوماتية . وقد انتشرت عادة غريبة في عصر ديكارت ، من اتباعه ، هي تعذيب الحيوانات تعذيب قاسياً ، يدل على ان الانسان المعذب خلو من الرحمة ، ليبرهنوا بذلك على انهم لا يؤمنون بوجود روح شاعرة في الحيوان . اذن يجوز لهم تعذيبه . ان الحيوان آلة تختلف عن الآلات ، التي يصنعها الانسان ، في انها اكثر تعقيداً. فلو تمكن الانسان من ان يصنع كلباً ، بدقة ، يجمع فيه مجمل الحركات والأشكال ، التي نواها في كلب طبيعي ، لما كان من فرق بتة بين الكلب الطبيعي والكلب المصنوع .

بقي علينا ان نامح الى شي، ، وهو ان النفس لا تستطيع ان تحرك الجسم بالمعنى الصحيح؛ ففي الجسم مقدار من الحركة المعينة، منذ البد، تعجز النفس عن ان تضيف اليها حركة جديدة ، لانها نعاكس اذ ذاك القانون الحركي الاول القائل: ان في الطبيعة حركة ، لا تزيد ، ولا تنقص . ان الجسم جز، من الطبيعة وهو مادة مثلها . لذا كانت الحركة موجودة فيه ، منذ البد، ، لتسيرها النفس في وجهات مختلفة ، دون ان تتمكن من خلق حركة جديدة فيه .

## وحذة العلوم والهندسة النحليلية

من اهم نتائج تبسيط مظاهر الكون ، وارجاعها آخرا الى امتداد يتحرك ، هو تركيز العاوم كلها على قاعدة مشتركة فيا بينها ؛ وهذا يعني ان المعارف الانسانية في نظره ذات لحمة ، تستمد جوهرها من صميم واحد . وقد شبه ديكارت الفلسفة بشجرة : جذورها الميتافيزيقا ،

وارومتها والفيزيقا ، واغصانها الحارجة من هذه الارومة ما تيقى من العلوم: وهي ثلاثة الطب، والميكانيكا، والآداب. هنا مجلي نبوغه في تاريخ العلوم. فقد كان هذا التوحيد ، اي رد المادة الى الامتداد ، افضل الصيغ التي ساعدته على ان يمزج بين الهندسة والجبر في علم واحد ، اطلق عليه فما بعد اسم الهندسة التحليلية .La géométrie analytique ان كل شيء في الكون يرد الى معادلة هندسية جبرية ، أى أن ديكارت كان ينظر الى الكون نظرة رياضية محضة . أن الطبيعة كلها اشكال هندسية ، تنقسم ، وتتحرك ، وفقاً لنواميس جبرية . قــال : « أن العالم كتاب صنف بلغة رياضية . والانسان لا يستطيع ، بدون هذه اللغة، أن يفهم كلمة و أحدة من كتاب العالم ». هذا ما قاله ديكارت، وهذا ما آلت اليه اليوم العلوم الاختبارية ، وبعض العلوم الآدابية ، كالاقتصاد ، والاجتماع . ان كل العلوم تحاول ان تسلك طريــق الرياضيات. وهذا اكبر دليل على عبقرية ديكارت الفذة ، التي استطاعت، في ذلك الحين ، أن تسبق الاجيال بخطى جبارة، لتعالج العلوم بالطريقة، التي اخذت من بعده ان تقتاس بها .

## مت تطفات ما قب اله دیکارت

١

## ١ - يجب علينا ، قبل النظر في وجود الاشياء المادية ، أن نبحث الافكار التي لدينا عنها ، أمتميزة هي أم غامضة .

«على ، الآن ، ان انظر في امور كثيرة اخرى ، تتعلق بصفات الله ، وبطبيعة ذاتي ، اي بطبيعة روحي . وقد اعود الى مجث هذه و الامور ، مرة اخرى ؛ اما الآن ، فاهم الذي يجب ان اصنعل وقد وقد بينت ما ينبغي فعله ، او اجتنابه ، للوصول الى معرفة الحقيقة – هو ان واحاول الحروج ، فاخلص نفسي من جميع الشكوك ، التي انتابتني ، في هذه الايام الاخيرة ، وان ارى اذا كنت استطيع ان اعرف والاشياء المادية معرفة يقينية . ولكن ، قبل ان انظر في امكان وجود واشياء كهذه ، خارج ذاتي ، يجب على ان ابحث معانيها ، من حيث وجودها في فكرى ، لارى ايها متميز ، وايها غامض .

٢ - لدينا فكرة واضحة متميزة عن الامتداد ، في طوله، وعرضه،
 وعقه .

« ان اول ما اتخيله ، هو ذلك الكم ، الذي شاعت تسميته بين و الفلاسفة « بالكم المتواصل » ، او بالامتداد طولاً ، وعرضاً ، وعمقاً ، والكائن في ذلك الكم ، او بالاحرى في الاشياء ، التي نصفها به . يضاف و الكائن في ذلك الكم ، او بالاحرى في الاشياء ، التي نصفها به . يضاف و الى هذا ، اني قادر على ان احصي فيه اجزاء كثيرة مختلفة ، وان انسب و الى كل جزء منها جميع انواع المقادير ، والاشكال ، والمواضع ، و الحركات ، وقادراً اخيراً على ان اعين ، لكل و احدة من هذه و الحركات ، جميع انواع المدة .

. ٣ - لدينا فكرة واضحة عن الارقام ، والاشكال ، والحركة .

« ولا يقف الامر عند معرفتي لهذه الاشباء ، بوضوح ، حبن انظر و فيها كذلك ، بوجه عام ولكن ، اذا انتبهت بعض الشيء ، فانني اهتدي و الى ما لا مجصى من صفات الاعداد ، والاشكال ، والحركات ، وما « شابهها ، التي تظهر حقيقتها بقدر عظيم من البداهة ، وتلائم طبيعتي ملاءمة ، « يخيل لي – عندما اكتشفها – اني لم اتعلم شيئاً جديداً ، وانما تذكرت و ما كنت اعلمه قبلاً ، اعني اني ادر كت اشياء كانت في ذهني من قبل ، و ان لم اوجه اليها فكري بعد .

٤ - لدينا افكار عن اشياء كثيرة ، طبيعتها صحيحة ثابتة .

و والذي يستحق الاهمية بمكان ، هنا ، آني اجد في نفسي عدداً لا عصى ، من الافكار عن اشياء معينة ، لا يصح اعتبارها عدماً محضاً « - وإن لم يكن لها ، ربما ، وجود خارج فكري - . وهي ليست من و صنعي ، على الرغم من قدرني على ان افكر فيها ، او لا افكر ؛ هذه و الافكار ، لها طبائعها الحقيقية الثابتة و مثال ذلك ، حين اتخيل مثلثاً . و هذا المثلث – وان كان غير موجود خارج ذهني – لا يخلو الامر من و ان له طبيعة ، او صورة ، او ماهية محددة ، ثابتة ، خالدة ، ليست من و اختراعي ، ولا معتمدة على ذهني بتة . ويبدو ايضاً اننا قادرون على و البرهنة ، عن خواص مختلفة لهذا المثلث ، كأن تكون زواياه الثلاث و مساوية لقائمتين ، وان تكون الزاوية الكبرى مقابلة للضلع الاكبر ، وخواص اخرى كهذه ، اتبينها فيه الآن – سوا، اردت ذلك ام لم و رخواص اخرى كهذه ، اتبينها فيه الآن – سوا، اردت ذلك ام لم و رده و الداهة ، مع ان هذا الإمر لم يخطر و ببالي بئة ، حين تخيلت مثلثاً ، لاول مرة . ولذا لا يمكن القول ، ان هذه الخواص هي من صنعي واختراعي .

# ج ه ـ ان الافكار عن هذه الاشياء ، لم تأتنا من الحواس ، وهي بالضرورة صحيحة .

ولا وجه لي كي اعترض ، هنا ، بان هذه الفكرة عن المثلث ، قد وترد على ذهني بواسطة حواسي ، لاني رأيت – في بعض الاحيان – و اجساماً ذات شكل ثلاثي مراجل ، باستطاعتي ان ارسم في ذهني ، ما ولا محصى من الاشكال الاخرى ، دون ان تقوم لدي اية شبهة ، في ان وحواسي ما وقعت عليها ابداً . ومع ذلك ، ففي مقدوري ان اثبت وخواصاً محتلفة – تتعلق بطبيعتها ، كما تتعلق بطبيعة المثلث – كلها صحيحة و بلا ريب ، ما دمت اتصورها بوضوح وتميز .

ع « ينتج عن هـ ذا انها شيء ، لا عدم محض ، اذ من الامور البديهية

«جداً ، أن كل ما هو حق هو شيء ، وقد برهنت باسهاب ، فوق هذا « الكلام ، أن كل الاشياء التي أعرفها ، بوضوح وتميز ، هي أشياء « صحيحة .

« ولنفترض ، انني لم ابرهن على هذا المبدأ ، فطبيعة ذهني تحملني على
« التسليم بصحة الاشياء ، التي اتصورها بوضوح ، حين اتصورها على هذا
« الوجه . مواذكر اني – عندما كنت لا ازال شديد التعلق بموضوعات
« الحواس – عددت ، من اشد الحقائق ثبوتاً واستقراراً ، تلك التي
« كنت اتصورها ، بوضوح وتميز ، عن الاشكال ، والاعداد ، وسائر « الاشياء المتعلقة بالحساب والهندسة .

التأمل الخامس من كتاب والتأملات ،

## ١ - اهنداء ديكارت الى طبيعة المادة .

« بقيت ثابتاً على القرار الذي اتخذته ، وهو ان لا افرض مبدأ 
ه آخر ، غير الذي اخذت به للبرهان على وجود الله والنفس ، وان لا اقبل 
ه شيئاً على انه حق ما لم يظهر لي انه اوضح ، واوثق ، بما تضمنته براهين 
ه علماء الهندسة من قبل (١) . ومع ذلك ، اجر وعلى القول انني - فيا مختص 
« بجميع المعضلات الاساسية ، التي تعود العلماء ان يعالجوها في الفلسفة - 
« لم اجد وسيلة لشفاء غليلي منها ، في قليل من الزمن ، فحسب ، واغا 
« اهتديت ايضاً الى بعض القوانين ، التي اقامها الله في الطبيعة ، وطبع 
« صورها على نفوسنا ، بحيث اننا ، اذا فكرنا فيها تفكيراً وافياً ، لم 
« نشك في ان كل ما هو موجود ، وحادث في العالم ، محكم التقيد بهذه 
« القوانين (١) . ولما نظرت في سلسلة هذه القوانين ، ظهر لي اني كشفت 
« القوانين (١) . ولما نظرت في سلسلة هذه القوانين ، ظهر لي اني كشفت

<sup>(</sup>١) يشير هنا ديكارت الى القاعدة الاولى من منهجه القائلة ( الله اقبل مطاقاً شيئاً على انه حق ، ما لم يتبين بالبداهة انه كذلك ، اي ان اعنى بتجنب التسرع والتشبث باراه سابقة . وان لا آخذ من احكامي الا ما يتمثله عقلي بوضوح تام ، وتمييز كامل ، بحيث لا يمود لدي مجال للشك فيه .

لا عنصد ديكارت جبرية الطبيمة . Le déterminisme

« عن حقائق كثيرة ، هي انفع و اهم من كل ما تعلمته من قبل ، بــل « ومن كل ما املته .

٢ - رجوع ديكارت عن نشر كتـاب «العالم» ، والاكتفاء
 قي مقالته ، بايجاز ما ىشتمل علمه .

« ولكن ، كما كنت قـد بذلت وسعى في توضيح اصول هـذه « الحقائق في كتاب (١) ، منعتني بعض الظروف من نشره ، كان « احسن ما استطيع فعله للتعريف بها ، ان اسرد ههنا بايجاز ما يشتمل « عليه هذا الكتاب . لقد عزمت قبل تأليفه ، على أن أضمنه كل ما كنت اعلمه عن طبيعة الاشياء المادية . وكما أن المصورين ، لا « يستطيعون أن يمثلوا تمثيلا وأحداً، في لوحة مسطحة، جميع الوجوه المختلفة « لجسم من الاجسام ، بل يختارون احد وجوهه الرئيسية ، ويضعونه « وحده فيالضوء ، ثم يتركون وجوهه الاخرى في الظل ، فلا يبرزونها « الا على قدر ما ، يحكن أن نوى منها عند النظر إلى ذلك الوجه ، « هكذا اقتصرت ، حين خشيت أن لا أضمن مقالتي كل ما كان في ذهني ، « على ان اعرض ما كنت اتصوره عن الضوء عرضاً جد مفصل . ثم « اضفت اليها ، هذه المناسبة ، شبئاً عن الشمس ، والكواكب الثابتة ، « لان الضوء كله يكاد يصدر عنها ، ثم شيئاً عن السماوات لانها تنقله ،

<sup>(</sup>١) هو الكتاب الذي كان قد بدأ به سنة ١٦٢٩ ، تحت عنوان « العالم او بحث في الضوء » (Le monde ou traité de la lumière). ثم تونف عن طبعه عندما وصله خبر الحكم القاسي على غاليله . وقد لحص لنا ديكارت مضمون هذا الكتاب في القسم الحامس من مقالته .

«ثم شيئاً عن الكواكب السيارة ، والنجوم ، المذنبة والارض ، لانهـــا و تعكسه ، ولا سيا عن الاجسام التي هي على الارض ، لانها اما ملونة ، و اما شفافة ، و اما مضيئة (١) ؛ و اخيراً ذكرت شيئاً عن الانسان ، و لانه الناظر الى جميع هذه الاشياء (٢) .

## ٣ - العالم كما تخيله ديكارت

ولكي اترك جميع الاشياء ، في الظل قليلًا ، حتى المكين من ان واقول رأيي فيها مجرية ، دون ان ارغم على اتباع الاراء المنداولة بين والعلماء ، او على دحضها (") ، عزمت على ان اترك هناكل هذا العالم ، وليجادلوا فيه ، وان اكتفي بالكلام عما قد مجدت في عالم جديد ، (1)

<sup>(</sup>١) يسرد لنا ديكارت ، في هذه الاسطر ، التصميم الذي اتبعه لمرض قصة الحليقة ، كما تصورها ذهنه .

<sup>(</sup>٣) قد يتنادر الى ذهن القارى، ، ان الانسان عند ديكارت يأتي اخيراً في فلسفته . والواقع ، كما رأينا ذلك، ان الانا هي اساسكل شي، ولهذا نرى ديكارت يبتدى، من انا افكر اذن انا موجود . أن الاشاء المادية تكنيب قيمتها من الانسان الناظر اليها ، فكل ما هو في الحارج لا قيمة له مطلقاً ، اذا لم يرتبط بالانسان . ومن هنا اعتبار ديكارت مثالياً من الطراز الاول .

<sup>(</sup>٣) يشير هنأ الى المجادلات البيزنطية ، التي كان يقع فيها المفكرون الوسيطيون ، بصدد الطبيعة . وعتم ابحاثهم العلمية سبه، انهم كانوا يعتبرون الطبيعة ذات حياة ، وان مظاهرها تشتمل على جواهر غامضة ، تكمن في اعماقها . لقد ثار ديكارت على هـــذه الطريقة ، لتحديد المادة ، فكانت صفحة جديدة في تاريخ العلم .

<sup>(؛)</sup> يغمز ديكارت على الفلسفة الوسيطية ، التي كانت تعتبر العالم متناهياً ، وتعتقد انه محاط بفضاءات يتصورها الحيال، وراء حدود العالم .وقد حارب ديكارتهذه النظرة قائلًا، ان المادة فضاء ، وكل فضاء هو شيء واقمي، تعريفاً ، وإن فكرة الفضاء الحيالي لا قيمة لها. الفضاء شيء صحيح ، لا خيال .

« لو ان الله خلق ، في مكان من الفضاءات الحيالية (١) ، مادة كافية « لتأليف هذا العالم ، ثم حرك اجزاء هذه المادة تحريكاً مختلفاً ، وعلى « غير نظام ، فتكوّن من ذلك خواء (١) ، كالذي يتوهمه الشعراء ، « ولم يصنع بعد هذا الا شيئاً واحداً، وهو المداد الطبيعة بعونه المألوف، « وتركها تعمل وفقاً للقوانين التي اقامها فيها (٣) . لذلك ابتدأت اولا « بوصف هذه المادة (١) ، وبذلت الجهد في تمثيلها على وجه ليس لشيء في « العالم وضوحه وبداهة ، الا ما ذكرته آنفاً عن الله والنفس (٥) ، ذلك « لانني فرضت ، عن قصد ايضاً ، انه ليس في هذه المادة شيء من تلك « الصور ، او الصفات (٢) ، التي يجادلون حولها في المدارس ، وليس فيها

۱ - لبلاحظ القارى، ، كيف ينهرب ديكارت من التعبير عن ارائه بطريقة صريحة ، فيقول لو . هذه اللو تضفي على نظرته الى العالم ، شكلا أفتراضياً ، ف لا يتعرض بذلك الى النقد اللاذع. ولكن الواقع، ان ما يقوله ديكارت، هو تفسير حقيقي للعللم ، كا يراه .

#### ۲ - الخواه Le chaos

٣ – اعتبر ديكات ان الله مصدر للعالم ، ولقوانينه . ولكنه لم يتورط كثيراً في هذا الاعتبار . فبعد ربطه العالم بالله ، فسر الكون بطريقة علمية خالصه ، قائلا ان جبرية الطبيعة قادرة، وحدها، على ان تعطينا فكرة واضحة عن بدء التكوين ، وتطوره ، وحركة سيره .

- ﴿ وَأَينَا فِي مثل الشَّمَهُ أَنَّ المَادة ، عند ديكارت ، هي محض امتداد .
- ه النفس ، والله ، والمادة ، بديهيات لا يمكن للعقل البشري ان يرتاب منها .
- تقصد بالصور ، هنا ، الصور الجوهرية التي كانت الفلسفة الوسيطية تفسر بها اعمال الاجسام. اما الصفات فهي الصفات الحقيقية ، التي كانت تفسر بها خصائص الاشياء .
   مثلا ، ان النفس مرتبطة بالجسد . فهي صورته ، اي جوهره ، والاحساسات صفاتها .
   وسيرا في هذه الحطي، ننب نحن الى الاشيا صوراً جوهرية تسكنها ، وصفات حقيقية .

وعلى العموم شيء لم تكن معرفته طبيعية بالنسبة الى نفوسنا ، محيث لا و يكن معها تكاف الجهل به .

## ٤ – وحدة القوانين آلجبرية .

«ثم بينت ما هي قوانين الطبيعة . وقد حاولت ، دون ان اسند وحجبي الى اي مبدأ آخر ، غير كالات الله اللامتناهية (١) ، ان ابرهن وعلى جميع القوانين التي خامر العقول الشك فيها ، وان ابين انها على فيظ ، لو خلق الله عوالم كثيرة ، لما كان فيها عالم واحد لا يواعي هذه والقوانين . ثم بينت بعد ذلك كيف يجب ، بحسب هذه القوانين ، ان وينتظم القسم الاكبر من مادة هذا الحواء ، وكيف يجب ان يترتب وعلى هيئته (٢) ، تجعله شبيهاً بسماواتنا ، وكيف يجب عند هذا ان وبعض اجزائه ارضاً ، وبعض اجزائه الاخرى شمساً وكواكب ثابتة .

## ه ــ ماهية الضوء .

« وهنا توسعت في موضوع الضوء ، فاوضحت باسهاب ما هو هذا الضوء ، الذي نفرض وجوده في الشمس ، والكواكب ، وكيف وينبجس من هناك ، ومخترق في لحظة واحدة مسافات السهاوات والناسعة ، وكيف ينعكس على الارض من السيارات والنجوم

١ - ان ثبات الحركة في المادة من ثبات الله . فالله أذن هو الذي يضمن ثبات أو انين الطبيعة .

٢ - أي بالحركات المولية ، لإن الفراغ غير كائن في المادة . لهذا عندما تتحرك الاجسام ، تكون حركاتها لولية الشكل .

« المذنبة . اضف الى ذلك ايضاً اشياء كثيرة تختص بالجوهر ، والوضع ، « والحركات ، وبجميع الصفات المختلفة ، التي تنصف بها هذه السهاوات، « وهذه الكواكب، مجيث رأيت ان ما قلته كاف للتعريف بانه لا يلاحظ « في سماوات عالمنا هذا، وكواكبه، شي و لا ينبغي له، او لا يمكنه ، على « الاقـــل ، ان يظهر مشابهاً كل الشبه ذلك العالم، الذي وصفت ، في سماواته وكواكبه (۱) .

### ٦ - حقيقة الارض.

و وانتقلت بعد ذلك الى تفصيل الكلام عن الارض ، فذكرت وكيف يجب ان تتجه جميع اجزائها الى محورها ، انجاها محكماً ، على والرغم من افتراضي بصراحة ، ان الله لم يضع اي ثقل جاذبي في المادة ، التي و تتوكب منها (٢) ، وكيف يجب ان يجدث وضع السماوات و والكواكب ، ولا سيا وضع القمر ، على سطحها المفمور بالماء والهواء ، هداً وجزراً مشابهين في جميع احوالها للمد والجزر ، اللذين يشاهدان و في بحارنا . وذكرت ، عدا ذلك ، كيف يحدث هذا الوضع جرياناً و في الماء والهواء ، من الشرق الى الغرب ، على النحو الذي نشاهده بين و المدارين ، وكيف تستطيع الجبال ، والبحار ، والينابيع ، والانهار ، والمدارين ، وكيف تستطيع الجبال ، والبحار ، والينابيع ، والإنهار ،

١ – ان ديكارت يعطى اذن تعليلا واقعياً .

٢ - نرى هنا كيف ان ديكارت ياني من الطبيعة جميع القوى الغامضة ، التي كانت الفلسفة الوسيطية تزودها اياها . لقد صارت الطبيعة ، عند ديكارت ، امتداداً صرفاً .

« في المناجم، وتنمو النباتات في الحقول، وتتولد في الارض، علىالعموم، « جميع الاجسام ، التي تتألف من عناصر مركبة .

#### ٧ - حقيقة النار.

« ولما كنت لا اعرف من بين الاشياء الاخرى ، التي هي في العالم، المشيئاً غير النار يحدث الضوء بعد الكواكب ، اخذت ابين بوضوح تام «كل ما يختص بطبيعتها : فقلت كيف تحدث ، وتفتـذي ، وكيف « لا يكون لها في بعض الاحيان الاحرارة بلاضوء (١) ، ولا يكون ولما في احايين اخرى الاضوء بدون حرارة (٢) ، وكيف يتأتى لها و ان تحدث الواناً مختلفة في اجسام متبـاينة ، وكيف تذيب بعض و الاجسام ، وتصلب بعضها الآخر ، وكيف تكاد تأكلها كلها او تحيلها و الح و الح و الم وماد و دخان ، واخيراً كيف تكوّن من هذا الرماد زجاجاً « الح وماد و دخان ، واخيراً كيف تكوّن من هذا الرماد زجاجاً « بجرد فعلها الشديد . ولما كان قد بدا لي ان استحالة الرماد الى زجاج، « عجرد فعلها الشديد . ولما كان قد بدا لي ان استحالة الرماد الى زجاج، « هي اجدر بالاعجاب، من اية استحالة اخرى في الطبيعة ، وجدت لذلك « دخاصة في وصفها .

### ٨ - الخلق المستمر

ومع هذا لم آرد أن استخرج من كل هذه الاشياء ، كون العالم قد « خلق على الوجه الذي فرضته، لانه من الارجح أن يكون الله قد جعله، « منذ البداية، على ما يجب أن يكون (٣) ولكنه من المؤكد – وهذا

١ - مثال ذلك الكاس الحي

٢ – مثال ذلك الماء الفوسفوري

٣ - اي ان يكون الله قد خاق العالم تام التكوين ، منذ البداية ، لانه - اي الله - كال . وكال الله يستلزم كال الكائنات .

« الرأي متداول بين علماء اللاهوت عامة – ان الفعل الذي يبقيه الله بهه « الآن ، لا مختلف عن الفعل الذي خلقه به ، مجيث لو فرضنا انه لم يبه « في البده غير صورة الحواء ، وانه حين اقام قوانين الطبيعة امدها « بعون منه ، لثعمل على مقتضى عادتها ، لحاز لنا ان نعتقد ، دون ان « نخالف معجزة الحلق (١) ، ان جميع الاشياء ، التي هي مادية محضة ، « كانت تستطيع بهذا وحده ، وعلى مر الزمان ، ان تصير الى ما هي عليه « الآن . ان تصورنا الطبيعتها ، على هذا الوجه ، عندما نواها تتولد شيئاً « الآن . ان تصورنا الطبيعتها ، على هذا الوجه ، عندما نواها تتولد شيئاً « فشيئاً (٢) ، هو ايسر بكثير من تصورنا لها ، حين لا ننظر اليها وهي « تامة الوضع .

## ٩ - جسم الانسان .

و انتقلت ، بعد ذلك ، من وصف الاجسام الجامدة والنساتات ، و الى وصف الحيوانات ، و لا سيا الانسان . و لما كنت لم احصل ، بعد ، « على معرفة كافية بالانسان ، للتحدث عنه بالاسلوب الذي تحدثت به عن « غيره – موضحاً المعلولات بالعلل ، ومبيناً من اي العناصر ، وعلى اية « هيئة ينبغي للطبيعة ان تحدثه – اكتفيت بالافتراض ان الله صنع جسم « الانسان ، مشابهاً تمام المشابهة لاحد اجسامنا ، سواء اكان ذلك في . « الشكل الحارجي لجوارحه ، ام في التكوين الداخلي لاعضائه ، دون .

١ – هذه نظريه الحلق المستمر (La création continuée) . للد خلـق. الله المالم ، وهو يديم يقاء، . فهو اذن مبدع ومبق .

٢ – نلاحظ هنا كيف ان ديكارت يميل إلى التمليم بنظرية التطور ، دون انه يناقض نظرية الحلق . فهو يحاول ان يوفق بين هاتين النظريتين .

و ان يركبه من مادة غير التي وضعتها ؛ ودون ان يضع فيـه بدءً اي ﴿ نَفْساً نَاطَقَةً ، وَلَا أَي شَيْءَ آخَرَ ، يَقُومَ فَيْهُ مَقَامَ النَّفِسُ النَّبِ آتِيةَ أَوْ و الحساسة ( اللهم الا ما اذكى في قلبه من نار ليس لها ضوء ، كالـتى ﴿ وصفتها من قبل ، وتصورتها من طبيعة النار ، التي تسخن الكلأ « المخزون ، قبل أن يصبح يابساً ، أو تجعل الانبذة الجديده تغلى ، حينا و نتركها تختمر فوق الثفل من عصارتها ) . لانني - عندما مجتت عـن ﴿ الوظائف ، التي يمكن ان توجد تبعاً لذلك ، في هذا الجسم \_ وجدت ه فيها تماماً جميع الوظائف ، التي يمكن ان تكون فينا ، دون ان نفكر و فيها ، اي دون ان يكون للنفس مشاركة فيها ، وما اعنيه بالنفس ، وهو ذلك الجزء المتميز عن الجسم ، الذي قلنا عنه سابقاً ، ان طبيعته « ايست الا بالفكر. ان هذه الوظائف كلها متشابهة ، ويمكن القول ان و الحيوان العديم النطق يشابهنا فيها . ولم استطع ، من أجل هذا ، أن • اجد فيها اية وظيفة من الوظائف التابعة للفكر ، التي هي وحدها خاصة ﴿ بِنَا ، مِن حَيْثُ نَحِن بِشَر ، فِي حَيْنَ انْنَى وَجَدَبُهَا كَلِّهَا فَيْهِ ، لما فَرَضْتُ و أن الله خلق نفساً ناطقة ، وعلقها بهذا الجسم على هيئة معينة .

القسم الخامس من كتاب « مقالة في المنهج »

## ايوم التَ دِس في الآداب ِلد تكارتية

طفنا ، في حمسة ايام ، بابرشية ديكارت ، وهي من اماكن الفكر المقدسة ، التي ما زال الفلاسفة المحدثون بحجونها ، ليتبركوا منها ، ويستهدوا بنور حكمتها . وقد ولجنا هذه الابرشية من بابها الرسمي ، وهو الشك ، الذي يعتبر نفياً للتاريخ ، او بدء تاريخ جديد ، يجب ، كما قال ديكارت ، ان يبدأ منه كل طالب حكمة ؛ ثم امعنا في السير بعض الشي ، فاجتزنا ممراً كبيراً ، هو المنهج الذي سنة ديكارت ، وفقاً للروح الهندسية ، واراده متسللا وحيداً الى مناطق ابرشيته الشيلات : النفس ، والله ، والعالم . لكنا لم نأت على صفوة هذه الفلسفة ، لاننا لم نصل بعد الى المحراب ، الذي نستشرف منه غايتها القصوى .

幸

يتفلسف الانسان ليحصل على الحقيقة ، والغاية من الحصول على الحقيقة ان يسعد المرء ، والسعادة تشمل الروح والجسم : والا ما هي قيمة الحقيقة ، اذا كانت لا تسعدنا هنا وهناك معاً ? ما هي الفائدة من الفلسفة ، اذا كانت لا تعيننا على استبانة الطرق ، التي تؤدي بنا الى الراحة في الدنيا ? الحقيقة ملك الدارين ، والاسقطت عن دكتها ، وبطلت في ذاتها ان تكون حقيقة .

ان الافكار التي تبقى ، في تلافيف الذهن ، غيبيّات لا تتحقق في عالم الواقع ، هي فقاقيع لا غير تحو"ل انتباه الانسان عن المن ما يجب ان يدركه ، وهو السعادة. وتقوم السعادة على التثبت من خلود النفس بعد الموت ، وعلى التحكم بالمادة ، لينتفع الانسان من الطبيعة ، وعسك بازمة جسمه . هنا ، تبين لنا واقعية ديكارت الصريحة . فقد نظر الى الدنيا ، كما نظر الى الآخرة ، معطياً هاتين المساحتين حظهما الوافي من الحقيقة . هنا يتضح لنا معنى الشجرة التي شبه الفلسفة بها .

قال في مقدمة (مبادى، الفلسفة) ما يلي : « أن الفلسفة جمعاء تشبه شجرة ، جذورها ما بعد الطبيعة ، وارومتها الطبيعة ، وأغصانها الخارجة من هذه الارومة ما تبقى من العلوم ، وهي ثلاثة : الطب ، والصناعة « والآداب : واعني بالآداب (۱) – وهي اسمي العلوم والكملها – تلك

<sup>(</sup>١) اعتاد بمض كتابنا ان يترجموا كامة Morale باخلاق ، كما فعل احمد امين في مؤلفه الذي سماه كتاب الاخلاق . ولكن هذه الترجمة غير موفقة للاسباب التالية :

ان لفظة اخلاق – ونحن نحتفظ بها ترجمة لكلمة Moeurs – تدل على صفات في الانسان ، تتعلق بمزاجه ، يسام في تكوينها ، نوع الغربية التي يتلقاها ، والبيئة التي يعيش فيها ... النح وهذا يعني ان لكن واحد منا طباعاً ، هي عادات يتألف منها القسم الاكبر من حياته اليومية ، فيأكل ، وينام ، ويمني ، ويعاشر ، ويتكلم ، وفقاً لهذه الطباع ، أو السجايا التي يكون قد جبل عليها . هي صفات الانسان كما هو ، لا كما يجب ان يكون . لهذا كانت الاخلاق وليدة اللاوعي ، والتكرار ، وكانت اعمالا سهة ، لا تستلزم جهداً جهيداً . فللأسود اخلاق ، وللأبرص اخلاق . وهكذا قبل عن الطويل والقصير ، والمتعافى والمريض ، والغني والفة ير ، والفرنسي والالماني ، والساكن بلاداً حارة او باردة . لكل اخلاق عضوية ناتجة غن مزاجه ، وبيئته ، وتربيته ، وتراثه .

والتي تستوجب معرفة كاملة للعلوم الاخرى . هذه الاداب هي اعلى و درجات الحكمة .... ولما كنا لا نجني الثمار الا من اطراف اغصان و الشجرة ، لا من جذورها وارومتها ، فان المنفعة الاولى في الفلسفة و تأتي من اجزائها ، التي نتعلمها اخيراً » . فقيمة الفلسفة ، والحالة هذه ، ان تتحول ، في النهاية ، الى آداب يتمكن الانسان بها من ان يعيش هنا حياة سكينة ، روحاً وجسداً ، فيسكن ضميره من شوكة إلموت ، ويسلم ايضاً من وجع الامراض .

**‡** 

لم يكتب ديكارت آدابه ، اي انه لم يؤسلب آراء الادبية، كما فعل في غيرها . ومن العسيران نعرف الدافع الحقيقي ، الذي حداه على الامساك

الروحي. لذا تصدر عن الارادة والحرية ، وتستلزم عناه كلياً لتحقيقها . هي مشادة عنيفة بين الانسان كما هو ، والانسان كما يجب ان يكون . ان الأخلاق عيش ، اما الآداب فعياة . ومفاد ذلك ، ان الانسان يتلقى الاخسلاق بدون مشيئة منه ، ولكنه يريد الآداب ، او لا يريدها ، بمل ه حريته . من اجل هذا ، كانت الآداب هي التي تميز بين الحير والشر ، وهي التي تفرق بين اخلاق حسنة واخلاق سيئة ، لان الأخلاق في حد ذاتها ، ليست حسنة ولا سيئة : هي اخلاق لا اكثر ولا اقل . فاذا غضب الفضوب ، كان غضبه ، من حيث كونه غضباً ، صفة خلقية ، اي سجية مزاجبة . اما اذا حاول الغضوب ان يكبح جاح غضه ، خاضاً بذلك لمثل علما ، يريد ان يقتاس بها ، فان عمله كون قد تجاوز منطقة الاخلاق ، وعبد ادباً

ان الغضب المكوح عمل صادر عن الارادة والحرية ، يرمي الى كال روحي . هو عمل يرفع الانبات فوق العامة ، فيصقله، ويكسبه قدرة على نفسه . وقد اصطلح العرب على استمال كلمة ادب ، وآداب ، —كا جاه في كتاب الغز الي «الادب في الدين» ( ومن بعض فصوله ، آداب المعاشرة ، آداب الاكل ، آداب القاضي ، آداب الولد مع والده ) — لكل ما يأدب الناس الى المحامد ، وينهاهم عن القباشح . فالادب ترويض واع، وتذليل ارادي ، ودعوة حرة الى الاصلاح .

عن كتابة آدابه ، بطريقة واضحة منتظمة . ولكن باب التعليل مفتوح، هنا ، على مصراعيه ، وخيوط رفيعة من النور تلقي ، على هـذا العسر ، اضواءً تذلله ، فيهون .

قد يعود هذا الرفض الى مجرد حذر من لدنه ، لان الآداب اكثر الآراء مساساً بالعقائد ، التي يسير جميع الناس على شرائعها ، في حياتهم اليومية . لذا تتناحر المشارب فوق عتباتها ، لتكون مثاراً للنقداللاذع، واللوم الشديد . من اجل هذا ، كان ديكارت كثير المخاوف . فلم يفصح عن هذه الاراء الآدابية ، الا في بعض رسائله الحاصة ، ليأمن شر الذين يرتصدونه ، وقد كانوا كثيرين .

وقد يعود هذا الرفض ايضاً ، الى عدم اكتال العلوم ، لان الآداب الكاملة تستلزم علوماً كاملة . فهي تاج العلوم وخاعتها ، كما تقول الشجرة الديكارتية . ولما كان العلم ناقصاً ، حينذاك ، لم يدرك بعد الشوط الاخير ، الذي يجب عليه ان يدركه ، فقد كانت الاداب ناقصة ، بحكم هذا الواقع ، لانها منوطة بالطب والطبيعيات ؛ ان كتابة الاداب تأتي في النهاية ، لانها زبدة العلوم الانسانية . فهل يكون ديكارت قد ارجاً تدوين ارائه الادابية ، الى آخر ايامه ، كي تستوفي العلوم شروطها ، علم الموت كان قاعداً له على طريقه ? ام يكون قد احال هذه المهمة على الاجيال المتبلة ، التي سيتاح لها ان تشهد اكتال العلوم ، فتقوم بوفع صرح الآداب ، على اساس واضع مطلق ؟

لانه ترك لنا بعض معالمها ، التي تنبئنا عن صريح قامها ؟ وما علينا الا ان نتصفح مقالته في المنهج ، لتبين لنا هذه المعالم . فقد اعترف ، هو ذاته ، بانه كان يعير هذا الموضوع كبير اهتامه ، لان الفلسفة ، في نظره ، مردافة للحكمة . وكم صرح - في مقدمة كتابه (مبادى الفلسفة) - مثبتاً ان كلمة فلسفة تعني دراسة الحكمة ، وان الحكمة لا تعني الحذر في الاعمال ، فقط ، بل المعرفة الكاملة لجميع الاشياء ، التي يستطيع في الانسان ان يعرفها ، سوا ولتدبير حياته او للمحافظة على صحته واكتشاف العلوم كلها ؟ ومن هنا كون الفلسفة والحكمة سواءاً . لذا نرى ديكارت يوجه كل نشاط افكاره ، ليدرس الحير الاسمى ، الذي نوى ديكارت يوجه كل نشاط افكاره ، ليدرس الحير الاسمى ، الذي يهيمن على الفلسفة والحكمة ، في آن واحد . اما آدابه ، فهي تقسم ثلاثة اقسام : الآداب الموقتة ، والاداب العلمية ، ثم الاداب الكاملة .

### الآداب الموقتة

مر بنا ، ان الآداب الكاملة لا تدرك ، الا بعد ان يستكمل العلم شروطه ، بما يضطرنا الى ان ننتظر هذا الاستكمال ، فنوقف كل حكم آدابي ، لنحصل بالشك على اسمى درجات البداهة . ومعنى هذا ، انه يجب علينا ان نعطل كل شيء ، الى ان نجد الحقيقة المطلقة .

ولكن الحياة اليومية ذات ضرورات سائرة ، لا تقبل الارجاء . فقد نستطيع ارجاء جميع احكامنا الفكرية ، الى اجل غير معين ، ولا نستطيع ارجاء فعمل آدابي واحد ، مها كان تافها . لهذا كان من الواجب ان نتبنى آداباً موقتة ، نسب على شرائعها ، ريثا نصل الى اليقين الاكبر ، فنبنى آداباً كاملة .

هذه الإداب الموقنة ، هي آداب تجريبية ، فقط ، تدفع الانسان الى المام و اجباته ، التي تفرضها عليه مستلزمات الحياة اليومية . لقد وجد ديكارت نفسه بين الرين : عدم التمكن من ارجاء هدذه الواجبات المستعجلة وتوقيف مقتضياتها السلوكية ، وعدم الرغبة ايضاً في ان مجرم اطايب الحياة ، حين تقبل عليه في بعض الظروف . لذا نراه يتبنى آداباً

موقتة ، ينظم بها اعماله الاجتماعية ، وفروضه نحو جسده ، ريثا يدرك بعد الشك آداباً تتسم بميزتي الضرورة والشمول .

اجل، اذا كان الشك يمكننا ، بغية الوصول الى الحقيقة ، من ان نوقف احكامنا النظرية ، فهو عاجز كل العجز عن ان بوقف لحظة واحدة مستلزمات الحياة اليومية . ان هذه المستلزمات لا تنتظر ، لانها الشيء الوحيد الذي لا نستطيع ، منذ البداية ، ان نشك فيه ، والا يتوقف الشك ذاته عن نشاطه النظري . فالتمسك بآداب موقتة شيء لا مناص منه ، ويثا نصل الى البداهة ، عن طريق الشك . لهذا كانت الاداب الموقتة عملاً معقولاً raisonnable اي قريباً الى العقل ، لا عملاً عقلانياً ، لا مرتكزاً على العقل .

قال في اول القسم الثالث من (مقالته): «كما انه لا يكفي ، قبل وترميم المنزل الذي نقيم فيه ، ان نهدم وان نعد المواد والبنائين ، او ان نزاول بانفسنا عمل البناء ، ونرسم ، عدا ذلك، تصميم البناء بدقة ، بل يجب علينا ، ان يكون لنا منزل آخر ، نستطيع ان نسكنه براحة ، واثناء الترميم ، هكذا ، اقمت لنفسي آداباً موقتة ، كي لا ابقى مترددآ ، في اعمالي ، حين يضطرني عقلي الى التردد في احكامي ، ولا احرم ذاتي و منذ الان ان اعيش اسعد حياة استطيع اليها سبيلا . هذه الآداب « الموقتة ، تشتمل على ثلاث حكم ، او اربع » .

#### الحكمة الاولى

كان هدف ديكارت ان يشيد صرحه الادابي على اسس البداهة ، والوضوح ، والتمييز ،وفقاً للمنهج الذي رغب فيه ركيزة للفلسفة عامة.

وهو عمل عقلاني ، يستازم التروي ، لانه يقضي بتعطيل العقائد السابقة ، رينا يقشع الريب الفهام عن البداهة ، فيظهر الوضوح ، ويبين التمييز . لكن ديكارت لم ير نفسه قادراً ، في الاداب ، على ان يوقف الواجبات اليومية ، مهما كان بعيداً عن الحق ، لان متطابات الحياة العملية ، لا تقبل التسويف . لهذا اضطر الى ان يتبنى طرازاً موقتاً من الاداب المتبعة ، يفضي به السير الى البداهة ، التي يريد ، فيعقلن آدابه . وقد رأى ان النهج على آداب قومه ، هو الاوفق بادى و بده ، ما دام لا بد له من آداب يقتاس بها . قال في القسم الثالث من (مقالته) :

« تقوم حكمتي الاولى ، على ان اخضع لقوانين بلادي وعـاداتها ، « محتفظاً بالديانة التي انعم الله على بان ربيت فيها، منذطفولتي ،متمسكاً، « في الامور الاخرى ، باكثر الاراء اعتدالا ، واقلها افراطاً ، بما اتفق وعلى الاخذ به ، في ميدان العمل ، اعقل الذين كان على ان اعيش معهم. و فقد تبين لي - منذ الحين ، الذي بدأت فيه ان لا اقيم وزناً لارائي و الحاصة ، رغبة مني في وضعها كلها موضع الاختبار \_ انه ليس في « مقدوري ان اعمل خيراً من الاقتداء باراء اعقل الناس . لهذا عقدت « النية على ان اسير في خطى الذين كان على ان اعيش بينهم ، و ان كان ﴿ قد بدا لي انه ربما وجد ايضاً عند الفرس والصينيين ، ما عندنا من اصحاء و العقول . ثم تيقنت أنه يجب – كي أقف على حقيقة أرائهم -. أن أنظر « الى ما يفعلون لا الى ما يقولون ، لان فساد اخلاقنا اقل عـدد الذين یقولون کل ما یعتقدون ، ولأن الکشیرین یجهلون هم انفیهم میا ﴿ يُعْتَقُدُونَ . ذَلِكُ ، لانَ الفَكُرُ الذي نَعْرُفُ بِهِ الشِّيءِ ، مُخْتَلَفُ عَـنَ

والفكر، الذي نعرف به اننا نعرف هذا الشيء، ولان كلا من هذين الفكرين، غالباً ما يكون بدون الآخر. وقد اخترت، من بين والاراء المقبولة على السواء، اكثرها اعتدالاً، لانها داغاً هي الايسر للتطبيق، والاحسن على الارجح، ما دام الافراط من دأبه ان يكون وسيئاً، ولانني اظل اقرب الى السبيل القويم \_ اذا وقعت في والحطأ \_ ما لو اتبعت احد الطرفين، وكان السبيل الذي يجب ان و آخذ به، هو السبيل الاخر.

و اخص بالذكر ، من امثلة التطرف ، جميع العهود التي تنقص و شيئاً من حرية المره . ذلك ، ليس لانني انكر حق القوانين ،التي تريد و انتعالج قلق النفوس الضعيفة \_ فتسمح للمره ان يتقيد بنذور او عقود ، و تضطره الى ان يثبت عليها ، اذا كان له غرض صالح ، او غرض سواه و لا صالح و لا طالح ، في سبيل تأمين التجارة \_ بل لانني لم ار في و العالم شيئاً يظل دائماً على حال واحدة ؛ ولانني ، فيا يتعلق بي ، كنت و مصماً على ان احسن احكامي ، لا ان اجعلها اسوأ . لهذا رأيتني و ارتكب خطئاً فادحاً ، خالفاً للعقل ، لو اخترت امراً من الامور ، و في وقت ما ، واضطرني هذا الاختيار الى ان اعتبر هذا الامر صالحاً و ايضاً ، فيا بعد ، عندما يبطل ان يكون صالحاً ، او عندما اكف انه و عن ان اعتبره صالحاً ، و عن ان اعتبره صالحاً » و عن ان اعتبره من ان اعتبره صالحاً » و عن ان اعتبره من ان اعتبره من ان اعتبره من ان اعتبر من ان اعتبره من ان اعتبره العرب و العربر المرا العرب العرب العرب

#### الحكمة الثانية

يوصي ديكارت ، في هـذه الحكمة الثانية ، بالامانة التامة للآداب الموقتة ، بعد ان تعقد النية على اتخاذها . ان كلمة موقتة لا تعني ، في هذا

المكان ، ان الانتقال من آداب الى آداب ، بسرعة وهوس ، هو امر مستحب . ان مثل هذا الانتقال يؤخر السير نحو الاداب الكاملة ، التي يبحث عنها . قال في القسم الثالث من (مقالته) :

«تقيم حكمتي الثانية على ان اكون ، جهد استطاءي ، جازماً «صامداً في اعمالي ، وان اتمسك باكثر الاراء شكاً ، بعد ان اكون قد اعتزمت عليها ، كما لو كانت مؤكدة للغاية ؛ مثلي في هذا العمل مشل «المسافرين الذين ، اذا ضلوا في بعض الغايات، وجب عليهم ان لا يضربوا «فيها النواء ، هنا وهناك ، وان لا يقفوا عند مكان واحد : وانما ينبغي «لهم ان يسيروا دائماً في جهة واحدة ، فلا يغيرونها لاتفه الاسباب ، وان «كانت المصادفة ، ربما ، هي التي حملتهم في بادى الامر ، على اختيارها «ذلك ، لأنهم ، اذا لم يفض بهم السير الى حيث يريدون ، يبلغون على «الاقل ، في النهاية ، مكاناً يكونون فيه ، على الارمجح ، خيراً بما لو ظلوا في وسط الغابة .

« هكذا اعمال الحياة ، التي لا تحتمل التأجيل غالباً . ولذا كان من الحقائق البالغة اليقين ، انه يجب علينا ان نرجح الاراء ، اذا لم نتمكن ه من استبانة اصحها . حتى ، وان لم نلاحظ في بعضها رجحاناً اكثر من « بعض ، فانه يجب علينا ، رغم ذلك ، ان نأخذ ببعضها ، وان لا « نعتبره ، بعد هذا ، مشكوكاً فيه ، من حيث علاقته بالعمل ، فنحلها « منزلة الاراء الصحيحة ، الثابتة ، لان العقل الذي حملنا على الاخذ بها ، هو عينه كذلك .

« لقد استطعت ، منذ ذلك الحين ، ان اتحرو بهذا من كل ندم

« وتأنيب ، من شأنها ان يقلقا ضمائر النفوس الضعيفة ، المترددة ، الـتي • تستسلم الى اشياء تعتبرها صالحة ، بادىء بدء ، ثم تحكم فيا بعد انها سيئة » الحكمة الثالثة

يظهر ديكارت، في هذه الحكمة الثالثة، رواقية صريحة. فهو يؤمن، كما تؤمن الفلسفة الزواقية ، بفعل الارادة ووجود الحربة في الانسان . وقد عنى الفلاسفة الرواةيين ، عندما قال في سياق الحديث دهنا ، ينحصر خاصة ، على ما اظن ، سر أو لئك الفلاسفة الذين استطاعوا، قديما، ان يتحرروا من سطوة الحظ ، قال في القسم الثالث من (مقالته) : « تقوم حكمتي الثالثة على ان اغالب دائمًا نفسى، لا ان اغالب الحظ ؟ « وعلى أن أغير رغباتي ، لا أن أغير نظام الكون ؛ وبالجلة على أن و اتعود الاعتقاد ، انه لا شيء في متناول قدرتنا ، تماماً ، سوى افكارنا؛ جيث نكون عاجزين، كل العجز، عن ان نحقق ما لا نقدر عليه ، من و الاشياء الخارجية ، بعد أن نبذل خير ما في طاقتنا . وقد بدأ لي أن « هذا و حده كاف ، ليصدني عن ان اريد في المستقبل شيئاً ، لا يكنني « الحصول عليه ، كما انه كاف ايضاً ليجعلني راضياً بما انا فيه ؛ لانه ، لما « كانت ارادتنا لا تميل بالطبع الا الى الاشياء ، التي يصورها لها الذهب \* محنة ، بوجه من الوجوه ، فنحن على يقين -- اذا اعتبرنا كل الحيرات ﴿ الْجَارَجَةُ عَنَا ، مُتَسَاوِيةِ البَعْدُ عَنْ قَدِرَتَنَا -- مِنْ أَنْ أَسْفُنَا عَلَى حَرْمَانَنَا، « بغير ذنب منا ، خيرات يظهر اننا مدينون بها لمولدنا ، لا يكون اشد « من اسفنا على اننا لا غلك بلاد الصين او المكسيك . كذلك ، اذا علنا، كما يقولون، بفضيلة واقع الحال، فلا نرغب في ان نكون اصحاء،

ونحن مرضى ؛ ولا احراراً ، ونحن في السجن ؛ اكثر من رغبتنا الآن
 و في ان يكون لنا اجسام من مادة قليلة الفساد ، كالماس ، او ان
 و يكون لنا اجنحة نطير بها كالطيور .

« ولكنني اعترف بان المرء محتاج الى تمرين طويل ، والى كثير من « تكرار التأمل ، حتى يتعود النظر من هذه الناحية الى جميع الامور . « هنا ينحصر خاصة، على ما أظن ، سر أولئك الفلاسفة الذين أستطاعوا ، « قديماً ، ان يتحرروا من سطوة الحظ ، وان ينازعوا آلهتهم السعادة ، « رغم الآلام والفقر . لقد كان همهم الاكبر داءًا ان مجترموا الحدود ، « التي فرضتها عليهم الطبيعة ، وأن يقتنعوا عام الاقتناع ، بأنه ليس لهم و سلطان الا على افكارهم ، وان ذلك وحده كان كافياً لمنعهم من ان « يميلوا الى شي. آخر . لهذا كانوا يتصرفون في افكارهم تصرفاً مطلقاً ؟ « مجیث کان یحق لهم معه ان یعدوا انفسهم اغنی ، و اقوی ، و اسعد ، و واكثر حربة من أي أنسان آخر ، حبته الطبيعة والحظ بكل ما هو « محن ، ولكنه لم يعتنق تلك الفلسفة ؛ لذلك لا محصـل على كل ما و يويد ۽

#### الحكمة الرابعة

لا بد للانسان من عمل يمتهنه . وقد اعتاد معظم الناس ، وما زالوا، ان يمتهنوا العمل الذي يدر عليهم اكثر من غيره . فيأخذون من كسب المال دليلا ، يسترشدون به ، لانتخاب العمل الذي يمتهنون . هـذه القاعدة ، التي يسير عليها معظم الناس ، خاطئة اصلا ، لانها تعاكس روح التربية الصحيحة . وقد ثار عليها ديكارت في هذه الحكمة الاخيرة .

فاظهر أن لكل أنسان دعوة ، أي ميلًا . هذا الميل ، مهما كان موضوعه ، وكان ألمال الذي يعره شحيحاً ، هو الذي يجب على الانسان أن يتقيد به ، فينتقي المهنة الموالية له . وهو الاساس الوحيد الذي يخوله النجاح . قال في القسم الثالث من (مقالته) :

«ثم اردت ، نتيجة لهذه الآداب ، ان استعرض مشاغل الناس « ثم اردت ، نتيجة لهذه الآداب ، ولئن كنت لا اقول شيئاً « المختلفة ، في هذه الحياة ، لاختار افضلها . ولئن كنت لا اقول شيئاً « عن مشاغل الآخرين ، فقد رأيت انني لا استطيع ان افعل خيراً من « المثابرة على العمل ، الذي اهتديت اليه ، اي ان انفق كل حياتي في « المثابرة على العمل ، الذي اهتديت اليه ، اي معرفة الحقيقة ، تبعاً « تشقيف عقلي ، وان اتقدم ، قدر المستطاع ، في معرفة الحقيقة ، تبعاً « للمنهج الذي خططته لنفسي .

القد شعرت بسرور بالغ ، منذ بدأت باستخدام هذا المنهج ، حتى اعتقدت انه ، ليس في استطاعة المرء ان يجد ، ههنا ، سروراً احلى من هذا السرور ، ولا اكثر منه براءة . ولما كنت اكشف كل يوم ، وهذا المنهج ، عن بعض الحقائق التي بدت لي انها ذات أشأن ، وانغيري و من الناس يجهلها في الاغلب ، كان الرضى الذي نلته منها علا كل نفسي ، والى حد جعل، ما بقي من الاشياء، لا ينال منى شيئاً » .

#### ايضاح

قد محسب القارى، ، بعد هذا العرض السريع لحكمه الاربع ، ان ديكارت لم ينتخب هذه الآداب الا مصادفة ، فلم يوتكز ، قبل ان يتخذها ، على مبررات معقولة . وهكذا تصبح آداب ديكارت ، على ضوء هذا الحسبان ، وليدة الفور اعتباطية . ولكن واقع الحال يظهر

**۲•**9

العكس غاماً ؛ لان هذه الآداب ، التي دعاها ديكارت موقتة ، هي ذاتها التي استقرت في ذاته، اخيراً ، وتبناها آداباً نهائية . فكامة موقتة لا تعني ، هنا ، ان هذه الآداب هي لوقت من الزمن ، تترك بعده في سبيل آداب اخرى ، غريبة عنها كل الغرابة . ان ديكارت لم يكن اعتباطياً الى هذا الحد في انتخابه آداب قومه .

فقد تصرف ديكارت بموجب ما يفرضه المعقول ، و المعقول الانختلف عن العقلاني الا بالحاجة الى البرهان . وهذا يعني ان المعقول يجمل ، في ثناياه ، شيئاً من احكام العقلاني ، فيكون بجاجة الى البرهان ، لا غير ، ليصبح عقلانياً . إن كلمة موقتة تشير ، هنا ، الى الوقت اللازم المعقول ، كي مجصل ديكارت على البرهان الذي يريد ، حينئذ تنقلب هذه الآداب المعقولة الى آداب عقلانية ، ويصير هو مسؤولاً عن تصرفاته الآدابية .

ان ديكارت لم ينتخب آدابه الموقتة عفواً ، ولكنه استضاء بنور العقل الصافي . هذا العقل الصافي ، هو الذي اشرف ، من البداية الى النهاية ، على بناء الآداب الديكارتية . لذا لم يتمكن من ان يقطع الصلة القائمة بين نقطة الابتداء ونقطة الانتهاء. ان بين المعقول والعقلاني تدرجاً يتنابع صعداً من الغموض ، الى الوضوح ، فالبداهة . قال في نهاية الحكمة الرابعة ما يلى :

« ان القواعد الثلاث السابقة ، لم توضع الا لمواصلة تعليم نفسي ، لان « الله وهب كل واحد منا نوراً يميز به الحق من الباطل . فلولا عزمي « على اعمال فكري الحاص في اختبار اراء الآخرين ، يوم يجين اختبارها، « لما اعتقدت انه يجب على الاقتناع بها لحظة واحدة . وكذلك لولا الملي

« باني لن اضبع اي فرصة الوصول الى ما هو افضل من هذه الاراه. ) ان هذالك ما هو افضل ، لما عرفت من اجل ذلك ان احرر نفسي ، « من هواجس التردد في اتباعها . واخيراً ، لو لم اتب عطريقاً رأيت « نفسي فيه ، و اثقاً من تحصيل جميع المعارف ، التي انا اهل لها ، ومتيقناً « كذلك ، وبالوسيلة ذاتها ، من تحصيل جميع الحيرات ، التي قد تدخل « في نطاق قدرتي ، لما عرفت ان احد من رغباتي ، ولا ان اكون « راضياً . لأن ارادتنا لا تميل الى اتباع شيء ، او الى الفرار منه ، الا « بحسب ما عمله الذهن لها من صلاح هذا الشيء او فساده . ويكفي ان « بحسب ما عمله الذهن لها من صلاح هذا الشيء او فساده . ويكفي ان « بحبيد المرء الحكم ، لكي بحبيد العمل ، و ان يكون حكمه اصدق حكم « مستطاع ، ليفعل ايضاً احسن ما يمكنه فعله ، اي ليكتسب جميع « الفضائل ، ويكتسب معها جميع الحيرات الاخرى التي يمكنه تحصيلها . « واذا اعتقد المرء ان ذلك هو كائن ، استطاع ان يكون سعيداً » .

## الآداب العلمية

ان الاداب التي سنعرضها بايجاز ، ههنا ، ليست نسبية كالاداب الموقتة ، او التجريبية (١) ، ولكنها آداب مبنية ، في عرف ديكارت ،

ان الممرفة التجريبية هي معرفة فطرية ، لا واعية ، مبهمة ، ناتجة عن التكرار والعادة . هـنده المعرفة ، لا ترتكز على البحث والتنقيب الواعيين ، اللذي يتوخاهما الانسان، وسيلة يصل بها الى ادراك الحقيقة . فالولد مثلاً ، الذي اعتاد ان يرى الحجر يبط دائماً من الاعلى الى الاسفل، يدرك هذا الواقع ادراكاً فطرياً ، ساذجاً ، غامضاً ، دون ان يعلله تعليلًا علمياً . فجيء تفسيره اقرب الى الاسطورة منه الى الحقيقة الايجابية، لانه عاجز عن التفرقة بينه وبين العالم الخارجي . فعمرفته هذه هي معرفة تجريبية . ولم تشذ عن هذه القاعدة معرفة الانسانية في اول عهدها ، ومعرفة كل واحد منا لا يمن في واقع الامور امماناً دقيقاً .

ثم يثب هذا الولد، وينمو عقله، فيعلم، اذ ذاك، بعد التجربة ان نمت ناموساً في الكون المادي، تسقط بوجبه الاجسام الصابة من الاعلى الى الأسفل. هذا الناموس هو الجاذبية الكونية. حيئذ تتحول معرفته من معرفة تجريبية الى معرفة اختبارية، مشرفاً بها على وقائع الامور من حيث هي، لا من حيث هو. فيعطي الطبيعة هكذا حقها من الوجود المستقل عنه، مسلماً بصحة الجبرية وحقيقتها. هذه المعرفة الواضحة، هي وليدة فكر واع يدرك الروابط السببية الكائنة بين العلل والمعلولات. لهذا يتحرر

<sup>(</sup>١) لكلمة تجريبية Empirique منى خاص، ما زال بمض المترجمين يخلطون بينها وبين كلمة اختبارية Expérimental .

على اسس ايجابية . من اجل هذا اعتبرها آداباً علمية . فهي تتحدى الزمان والمكان ، وتتجاوزهما ، لتصبح في متناول كل انسان . لقد ركز ديكارت هذه الاداب على قاعدتي الضرورة والشمول ، اي على ما لا يخولنا ان نعتبرها آداباً موقتة . فعلى اي شيء تقوم هذه الاداب العلمية ?

#### سعادة الجم

سبق الكلام في ان الانسان مفطور على طلب السعادة الارضية . ولا غرو ، فمبدأ السعادة ناموس مغروس في القلب البشري ، منذ ان كان . وما من احد يريد ان يتخلى عن السعادة ، همنا ، مهما كان زاهداً،

الانسان بها من التصديق العفوي، والمعرفة الغامضة الناتجة عن المزاولة او المران فقط. هذه المعرفة هي معرفة اختبارية . فالاولى اذن ، اي التجريبية ، هي معرفة فطرية ، مبهمة ، لا واعية ، وليدة المصادفة والعادة والمارسة . أما الثانية ، اي الاختباريه ، فهي معرفة مكتسة ، واعية ، واضحة ، تصدر دائماً عن تفكير سابق في الاشياه .

لنفرب مثلا آخر على ذلك: ان معرفة الطبب الطبية هي معرفة اختبارية، ومعرفة المنبري الطبية هر معرفة تجريبية. الاول يقفي السنين الطوال في المختبرات، يدرس الجراثيم، كي يبرى الناس من الامراض بطريق العلم: هذه معرفة اختبارية، اي علمية، لانها وليدة تنقيب واع. اما معرفة المغربي الطبية، الذي يتوصل، بفضل التجارب لا العلم، الى معرفة حقيقة مرض من الامراض، فهي معرفة تجريبية غامضة لا غير، لانها وليدة المصادفة. وقد ينبح المغربي المجرب حيث يخفق الطبيب المختبر. وعلى الرغم من هذا، فإن معرفه لا تتم بالعلم الصحيح. وقد اوضحت لفتنا، في مثل عسامي سائر، هذا الفارق الدكائن بين التجربة والاختبار. نقول في المثل المذكور (اسأل عجرب ولا تسأل حكيم).

وقد ابان ايضاً كاود برنارد Claude Bernard هذا الفارق بين المعرفة التجريبية والمعرفة الاختباري ) .

قال كاود برنار بصدد هذا ما ترجمته : ﴿ نستطيع أَنْ نَتَثَقَفَ ، أَي أَنْ نَكْتَسَبُ خَبِّرَةً

الا بعد ان يخفق في الحصول عليها . فالحب الفاشل ، والامل الضائع ، والمرض المدنف ، حرمانات تحوّل نظر الانسان عن السعادة الارضية ، فيكف عن طلبها ، قانعاً بالسهاويات . لكنه مخلوق ، في الاصل ، على السعي وراءها سعياً حثيثاً ، في هذه الحياة . وقد اثبتنا ، في ما سبقت الاشارة اليه ، ان غاية الفلسفة ، كما يعرفها ديكارت ، يجب ان ترمي الى اسعاد المر ، همنا ايضاً . ولكن بعض العوائق تحول بيننا وبين هذه السعادة . فما هي هذه العوائق ? هنا تقوم الرحى التي تدور حولها الاداب العلمية .

#### عالم الاهواء

مر بنا ، خلال بجثنا في علمنفس ديكارت ، ان الانسان يحمل بين جنبيه عالمين يتناقضان كل التناقض، هما ، النفس المفكرة والجسم الممتد.

<sup>«.</sup>في ما يحيط بنا ، اما تجريبيا واما اختباريا . فهناك اولا نوع من المعرفة او الحبرة « اللاواعية ، التجريبيه ، يكسبه المرء بمز أولته الامور . لكن هذه المعرفة التي تكسبها « من هذه المزاولة يرافقه حتما تعقل اختباري مبهم ، نقوم به دون ان نعي ذلك ، « ونقرب فيه بالتالي بين الواقائع كي نطلق حكما عليها. فبمقدورنا اذن ان نحصا على « الحبرة بتفكير تجربي ، لاواع . لكن هذا الدير الغامض ، الذي تسلكه الروح ، « قد شاده العالم منهجا واضحا معقانا ، يتقدم تقدما اسرع واوعى نحو الهدف المبين.هذا « هو المنهج الاختباري في العلوم ، الذي يكسبنا الحبرة دائما ، بموجب تعقل محكم قائم « على فكرة نستمدها من الملاحظة وننيخها الى الحبرة . »

نستنتج من هذا التعريف الحكود برنارد ، وهو تعريف صحيح ، ان المعرفهالتجريبه لا تناقض روح العلم الحق، ولكنها صرحلة من المراحل البدائيه التي يجبعلى الانسسان والانسانيه ان يمرا بها ليصلا الى المعرفة الاختبارية. لهذا كان الفارق بين هاتين المعرفة ين فارقاً في الدرجة لا في النوع ، اذ لا بد من التجربه لادراك الاختبار ومن هنا تحديد المنجد المعل خبر . قال ، خبر الشيء : علمه عن تجربة .

ان العالم الاول هو عالم الحرية ، والعالم الثاني هو عالم الجبرية . الا ان هذه الثنائية القاطعة ، لم تعم ديكارت عن الرابطة القائمة ، رغم ذاك ، بين النفس و الجسم . فالنفس تتأثر بالعالم الحارجي ، عن طريق الجسم الذي يبرق لها ، بواسطة الغدة الصنوبرية ، هذه التأثيرات دون ان تمتزج هي بالجسم امتزاجاً جوهرياً . وهكذا يتكون عالم ثالث ، هو عالم الاهواء . فما هي الاهواء ؟

الاهوا، انفعالات النفس بالعالم الخارجي ، عن طريق الجسم ، ايضاً ، عكس الفكر الذي تتصف به النفس وحدها ، وعكس الامتداد الجبري الذي يتصف به الجسم وحده . ان النفس لا تساهم في صفة الامتداد ، الجسم وحده امتداد . والجسم لا يساهم في صفة الفكر ؛ النفس وحدها فكر ؛ ولكن النفس والجسم يساهمان معاً في الاهوا، مساهمة فعالة . ومعنى هذا ، بكلام اخر ، ان لكل هوى انفعالاً في النفس بوازيه عمل في الجسم . فاذا تغير العمل في الجسم ، تغير الانفعال الموازي له في الجسم ، واذا تغير الانفعال في النفس تغير العمل الموازي له في الجسم . النفس ، واذا تغير الانفعال في النفس تغير العمل الموازي له في الجسم . النفير الانفعالات والاعمال ترجمتان مختلفتان المعنى واحد . لنضر باوضح ، ان الانفعالات والاعمال ترجمتان مختلفتان المعنى واحد . لنضر ب

الغضب

ان الغضب تنفسن وتجسس في آن واحد ، اي انه انفعال في النفس وعمل في الجسم . اما التنفس فهو يعودالى ان الغضب انفعال او شعور . هو نوع من الحقد ، نختلج به حيال من يريد ان مجتقرنا ، او ان يؤذينا .

فهو ناتج اذن عن سبب في الخارج ، وموجه الى هذا السبب عينه ، اي الى فئة معينة من الناس ، الذين لا نحفظ لهم في قلوبنا محبة اواحتراماً . لهذا يجوز لنا ان نعتبره بدء انتقام ، ومظهراً من مظاهر الانانية .

ولكن الفضد لا يكون أنفعالا نفسياً فقط. هو تجسمن أيضاً ، اي انه ارتسامات في الجسم . هذا التجسمن يختلف باختلاف الامزجة . فمن الناس من تنتابهم الرجفة عندما يغضبون ، أو يشحب لونهم ؟ ومنهم من يعلو الاحمرار وجههم . ومن الناس من يبكون . اما غضب الذين يشحب لونهم ، فهو اشد خطراً من الذين يبكون ، أو يعلو الاحمرار وجههم . ذلك لانهم يستخدمون جميع قواهم منذ البدء ، فينتقمون ببكائهم او باحمرار وجههم ؟ هؤلاء لا يريدون الانتقام حقاً . اما الذين يعقدون النية على الانتقام الصحيح ، فانهم مجزنون في قرارة انفسهم ، عندما يرون انهم مضطرون الى الانتقام ، وكثيراً ما يخافون من الشر الذي سيتبع تصميمهم . لهذا يشحب وجههم ، ويبرد مزاجهم . ولكنهم يستجرون في النهاية ، عندما يقدمون على تنفيذ انتقامهم ، بمقدار مــا يبردون في البداية . فهم شبهون بالحي التي تبدأ باردة ، هـذه الحي خطرة للغاية .

هذا هو الغضب ، انفعال في النفس وعمل في الجسم . وهكذا قل عن الاهواء كالها ، كالحزن ، والحقد ، والشهوة ، والرغبة ، والحوف ، والسخرية ، والاحتقار ، والحسد ، واليأس . . الخ . فهي وحدها تعكر صفو راحتنا وتحول انظارنا عن طلب السعادة في هذه الحياة الدنيا . علينا اذن ان نتحرر منها ، لنتمتع بالسعادة المبتغاة .

#### الطب والطبيعيات

قلنا بان التنفسن والتجسمن مجدئان في آن واحد ، اي ان توازياً صريحاً يقوم في الاهواء بين الانفعالات النفسية والاعمال الجسمية . فلا انفعال في النفس الاوله ارتسامات في الجسم . وهذا يعني ان التحكم بالاعمال الجسمية ، عن طريق الجسم ، يساعدنا كثيراً على التحرر من الانفعالات السلبية ، التي تعكر علينا صفاء الفكر الخالص . هذه الاهواء هي سبب شقائنا. فاذا تحررنا منها ، تحررنا من التعاسة ، فنكون سعداء . والسبيل الى هذا هو ان نسيطر على الاعمال في الجسم . فاذا استطعنا والسبيل الى هذا هو ان نسيطر على الاعمال في الجسم . فاذا استطعنا في النفس . وهكذا قل عن الخزن ، واليأس ، واللؤم ، والحيانة ، . . النف . فاننا ننعتق منها يوم نتمكن من القضاء على ما يوازيها من اعمال في الجسم .

هذا يتضح لنا السبب الذي حدا ديكارت على ان يبوى، الطب والطبيعيات مركزاً ممتازاً في صرحه الفلسفي ، فذكرهما قبل الاداب في شجرة تصنيفه ، معتبراً اياهما مدخلين لا بد منهما الى السعادة ، في هذه الحياة . ان السعادة تزيح لنا السمار عن حقيقة المسادة ، فنتعرف على قواها ، وننيخها بالمالي الى رغباتنا . بالطبيعيات نصبح اسياد الطبيعة ، فلا نعود تحت رحمنها . اما الطب فهو مفتاح الجسم . به نكشف عن اسرار مزاجنا ، فنتدبره ، ونعهده ، وندير اجهزته وفقاً لمبتغياتنا ، ما دام الانفعال ترجمة نفسية في الجسم . قال ديكارت في اول القسم السادس دام الانفعال ترجمة نفسية في الجسم . قال ديكارت في اول القسم السادس

من مقالته في المنهج:

« لم اكن قط كثير الاعتزاز بالامور ، التي كانت تصدر عن نفسي .

« ولم اكن قط اعتقد انني مضطر الى ان اكتب عنها شيئاً ، ما دمت

« لم اجن من ثمرات الطريقة ، التي استخدمتها ، غير اقناعي في بعض 
« مسائل العلوم النظرية ، او محاولتي تدبير اخلاقي وفقاً للاحكام ، التي 
« علمتني اياها طريقتي . و ما ذلك ، الا لأن كل انسان يكثر ، فيا يتعلق 
« بالاداب ، من الافصاح عن وجهة نظره فيها ، مجيث لو ساغ – لفير 
« الذين نصبهم الله حكاماً على شعوبه ، او لذين وهبهم من النعمة والهمة 
« ما يكفي لصيرورتهم انبياء – ان يتناولوا بالتغيير شيئاً من الاداب ، 
« لكان عدد المصلحين مساوياً لعدد العقول .

« ومع انني كنت كثير الاعجاب بتأملاتي ، فقد كنت اعتقد ان الفيري من الناس ايضاً تأملات ، ربما كانوا اكثر اعجاباً بها . لكنني لم اكد احصل ، على بعض المبادى والعامة ، في علم الطبيعة ، والاحظ و ان ابدأ باختبارها في مختلف المعضلات الجزئية – مدى ما تستطيع ان تسوق اليه ، ومبلغ اختلافها عن المبادى والتي استخدمتها الى الان ، ه حتى شعرت بانني لا استطيع ان اكتبها ، دون ان اخل اخلالاً كبيراً وبالقانون ، الذي يوجب علينا توفير الحير العام ، لجميع الناس على ودر امكاناتنا .

و لقد ابانت لي هذه المبادى، انه يمكننا الوصول الى معارف عظيمة و النفع، في الحياة، و انه يمكننا ان نجد – بدلاً من هذه الفلسفة النظرية، و التي تعلم في المدارس – فلسفة عملية، اذا عرفنا بواسطتها ما للنار،

« والماء ، والهواء ، والكواكب ، والسموات ، وسائر الاجسام ﴿ الآخرى ، التي تحيط بنا من قوة وافعال ، معرفة متميزة ، كما نعرف «آلات صناعاتنا ، استطعنا أن نستخدمها بالطريقة ذاتها ، في جميع ما « تصلح له من الاعمال، وأن نجعل أنفسنا بذلك سادة الطبيعة ومالكيها. « والمقصود من ذلك – ليس اختراع عدد لا نهاية له من الصنائع ، « التي تجعل المرء يتمتع من دون اي جهد بشرات الارض ، وما فيها « من اسباب الراحة ــ وانما الغرض الرئيسي منه ، حفظ الصحة ايضاً ، « التي هي بلا شك الحير الاول ، واساس جميع الحيرات الباقية في هذه « الحياة . ذلك ، لأن النفس ذاتها تتعلق تعلقاً قوياً بالمزاج ، وبترتيب « اعضاء البدن . واذا كان من الممكن ايجاد وسيلة ، تجعل الناس عامة « اكثر حكمة ، ومهارة ، بما هم عليه الان ، فاعتقد أنه يجب البحث وعنها في علم الطب.

ولا أنكر ، أن في الطب المزاول ، الان ، قليلا من الاسياء والتي لها نفع بستحق الذكر . وأنا متيقن - دون أن يكون غرضي من وذلك احتقار علم الطب - أنه ما من أنسان ، حتى بين الذين يحترفونه ، ويقر بأن ما عليم منه ، ليس شيئاً يذكر تقريباً ، بالقياس الى ما بقي ومجهولاً ، وأنه من المستطاع التخلص من عدد ، لا نهاية له ، من والامراض البدنية والنفسية ، بل ومن ضعف الشيخوخة ، أذا عرفت اسبابها معرفة كافية ، وعرفت جميع الادوية التي زودتنا أياها الطبيعة . و ولما كنت قد عقدت النية ، على أن أنفق كل حياتي في البحث و عن علم ضروري ، وكنت قد اهتديت الى طريق بدا لى أن من شأن وعن علم ضروري ، وكنت قد اهتديت الى طريق بدا لى أن من شأن

«سالكه ، ان يجد حتماً هذا العلم – الا اذا عاقه عنه قصر الحياة ، و نقص التجارب – رأيت انه ليس لهذين العائقين علاج احسن من ان اطلع الجمهور ، بامانة ، على القدر القليل الذي اهتديت اليه ، وان ادعو ارباب العقول الجيدة الى السعي ، لتجاوز الحد الذي بلغته ، « باشتراكهم جميعاً ، كل وفق ميله وعلى قدر استطاعته ، في التجارب « التي يجب القيام بها ، واطلاع الجمهور ايضاً على جميع الامور ، التي قد « يوفقون لمعرفتها ، حتى اذا ما بدأ اللاحقون من حيث انتهى السابقون ، « واتصلت اعمار الكثيرين واعمالهم ، وصلنا جميعاً الى ابعد مما يستطيع « الوصول اليه كل فرد وحده » .

#### اخفاق الحلم الديكارتي

ان الآداب العلمية ، كما تصورها ديكارت ، هي بمثابة قانون صحي ، يمكن الانسان من السيطرة على الاهواء ، والتحرر منها ، لتوجيه عواطفه نحو السعادة المطلوبة . ولكن ديكارت لم يستطع ان يتحفنا بهذا الطب العلاجي ، رغم الجهود التي بذلها في سبيل تكوينه . اما سبب هذا الاحجام ، او الاخفاق ، اذا شئت ، فقد يعود الى عجز ديكارت عن ايجاد هذا الطب العلاجي ، او الى فكرة اسناد تحقيقه الى الاجيال المقبلة ، التي تكون اطول باعاً ، واعلى كعبا ، في تفهم اسراد الجسم الانساني . فهل نحن باقون اذن تحت رحمة هذه الاهواء السلبية ، وسيطرتها علينا ، ويثما تصل الاجيال المقبلة الى كشف الستائر عن هذا الطب العلاجي ؟ مؤال خطير ، لا بد من طرحه على انفسنا ، وقد اجاب عنه ديكارت سؤال خطير ، لا بد من طرحه على انفسنا ، وقد اجاب عنه ديكارت بالنفي . كلا ، لسنا عبيداً للجسم ، وان كنا نجهل بعد القسم الاكبر

من المحركات الحفية التي تديره . فهو علة استعبادنا ، لا شك في ذلك ، وهو علة استعبادنا ، لا شك في ذلك ، وهو علة خلاصنا ايضا ، لا شك في ذلك . لان علاقة النفس بالجسم هي ذاتها علاقة الجسم بالنفس ، اي انها علاقة متبادلة فيها بينهها. وهذا يعني بكلام اخر ، ان كل انفعال في النفس بوازيه عمل في الجسم ، وان الذي يصل الى النفس بطريق النفس . فاذا كنا الى النفس بطريق النفس . فاذا كنا لا نستطيع ان نو مر على الجسم بالجسم ، اي مباشرة ، فبمقدورنا ان نو مر على الجسم بالنفس ، اي غير مباشرة ، بطريق الارادة .

#### الارادة

ان الطب مجارب الأهواء السلبية ، بطريق الجسم . الا ان هذه العلاجات الصحية غير متيسرة ، في الوقت الحاضر . فهل يذهب الانسان ضحية هذا النقص العارض ، فيسعد انسان اخر الايام ، ولا يسعد انسان اليوم ? ان جوهر الانسان ، في عرف ديكارت ، واحد لا يتبدل رغم الزمان و المكان ، والسعادة حق شرعي لجميع الناس . فاذا كان انسان اخر الايام سيتمكن من التحكم باهوائه، حق لانسان كل زمان ومكان ان يتمتع بهذه السعادة . والطريقة الوحيدة للقضاء على الاهواء السلبية ، والوصول الى السعادة ، ما دام الطب العلاجي لم ير النور بعد ، هي الارادة، الكائنة في متناول كل انسان، مهما كان زمانه ومكانه. الارادة هي الصفة التي تحدد الانسان ، قال ديكارت في الفقرة الثانية و الخسين بعد المئة ، من كتابه ( بحث في الاهواء ) ما يلى :

« لا اجد فينا الا شيئاً واحداً مخولنا مجق ان نحترم انفسنا ، هـو ان نكون احراراً وان نسيطر على مشيئاتنا . لان الافعال هي وحدها

« التي تصدر عن هذه الحرية ، والتي من اجلها نحمد او نذم . هذه الحرية « هي التي ترفعنا الى مستوى الله بجعلنا اسياد انفسنا .

وقال في الفقرة الواحدة والاربعين من الكتاب ذاته ، ما يلي :

« الارادة حرة في طبيعتها ، لا تجبر ابداً . ولقد ميزت في النفس

« بين لونين من الافكار : بين افعالها اي مشيئاتها ، وبين اهوائها ،

« اخذاً هذه الصحامة بمعناها الشامل الذي يحتوي على كل ضروب

« الادراكات الحسية . ان مشيئاتها في قبضة يدها ، والجسم لا يستطيع

« ان يدخل عليها تغييراً ما ، الا بطريقة غير مباشرة . اما الاهواه ،

« بالعكس ، فانها مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالاعمال الجسمية . والنفس لا

« يمكنها ان تغير هذه الاعمال بطريقة مباشرة ، الا عندما تكون هي

« ذاتها علة هذه الاعمال . اذن يقوم فعل النفس على ان تحرك \_ اذا

« ارادت امراً من الامور ، الغدة الصنوبرية ، المتصقة بها التصاقاً حميا \_

« الحركة اللازمة في سبيل احداث النتيجة المبتغاة » .

#### أساليب الارادة

ان النفس لا تسيطر مباشرة الاعلى نفسها . اما سيطرتها على الجسم فغير مباشرة ، اي ان النفس لا تستطيع ان تبدل عملا بعمل .ان النفس تبدل انفعالاً بانفعالاً بانفعال ، فيتبدل العمل المقابل ، ما دامت الانفعالات و الاعهال ، متبادلة الملاقات . فما هي الطرق التي تلتجيء اليها الارادة لتسيطر على اعهال الجسم ؟ هناك طرق ارادية ثلاث تستطيع النفس بها ان تقضي على الاهواء السلبية :

اولا - بالارادة تستطيع النفس أن توقف نتائج العمل الجسمي ، لا

العمل الجسمي ذاته. مثلا، ان الضرب في حالة الغضب نتيجة طبيعية . فنحن قديرون، في هذه الحالة، ان غنع انفسنا عن الضرب، لا عن الغضب. ان الغضب هوى او انفعال، لا بد منه عندما يحدث. والنفس لا تستطيع ان تزيله كعمل في الجسم، ما دامت لا تو وثر على الجسم تأثيراً مباشراً. ولكنها قادرة بطريقة غير مباشرة على ان توقف، بفضل ارادتها، العواقب الوخيمة التي تصدر عن الغضب، كالضرب، والشتم والقتل، وهكذا نصل الى النتيجة عينها، التي كان باستطاعتنا أن نصل اليها بطريق الطب العلاجي، لو قدر له ان يكون.

ثانياً – بالارادة تستطيع النفس ان تغير حركة الفدة الصنوبرية ، فيتغير اتجاه الارواح الحيوانية ، موقظاً فينا هذا الفعل هوى جديداً ، او هوى معاكساً للهوى الذي نريد ان نحاربه . مثلا ، نحن في حالة حزن ، والجزن روح حيواني يسير وفقاً لحركة في الفدة الصنوبرية . فالنفس قادرة على ان تغير حركة الغدة الصنوبرية ، وبذلك ، يتغير الروح الحيواني . لذا ، على النفس ان تبدل هوى الحزن هوى سواه ، او عكسه ، لتتحرر اذ ذاك من الحزن و نتائجه الجسمية الهدامة .

ثالثاً - أن الرابطة الكائنة بين الفكر والجسم هي رابطة قوية للغاية. فاذا استطعنا أن نجمع بين فكرة من الافكار وبين عمل جسمي ما ، يحيث يعتاد احدهما الاخر ، لا بد للعمل الجسمي من الظهور عندما تبوز هذه الفكرة . بالعادة نستطيع أن نغير النظام الطبيعي الخاص بالاهوا ، فنقلب رأساً على عقب الرابطة القائمة بين الجسم والنفس . مثلا ، من الطبيعي أن نيأس ، عندما نفشل في أحد المشاريع . ولكننا قادرون الطبيعي أن نيأس ، عندما نفشل في أحد المشاريع . ولكننا قادرون

على ان نجعل الفة بين عمل الفشل وفكرة الامل. فيجب عندما نفشل ، ان نلتجى، رأساً الى امل جديد ، دون ان ندع مجالا لليأس, في انفسنا . وهكذا دواليك ، فنعتاد التفكير بالامل ، ونطرد البأس مطلقاً من حياتنا . هذا هو الترويض النفسي الذي اراده ديكارت احدى الوسائل الفعالة لبلوغ السعادة ههنا .

اذاكان الطب العلاجي ، وعلوم الطبيعة ، قد اخفقت حتى الان في اسعاد الانسان ، فان الارادة كفيلة وحدها بالقضاء على الشقاوة . ولا اجد ابرز من الرسالة النالية ، لتلخيص اداب ديكارت العلمية ، واعطائنا فكرة واضحة ، عما اراد ان يسجله في كتابه (مجث في الاهواء) وقد وجه ديكارت هذه الرسالة الى الاميرة اليزابيت في اول عهد الصداقة بينهما . هذه الرسالة تعد مجتى مسن امتع الرسائل التي كتبها ديكارت .

#### الرسالة الى الاميرة

يخاطب ديكارت الاميرة ، فيظهر الواجب الذي يقضي على الانسان ان يعتني بالاشياء النافعة ، وان يهمل ما لا يأتيه بغير المضرة . فالظامى، لا يطلب الاجرعة ماء ، والجائع لا يبذل الثمين الالقاء الحبز ، الذي يحفظ به حياته . لهذا يعتبر ديكارت ان عناية الانسان بجسمه ، هي من باب عنايته بنفسه . اذن عليه ان لا يبذل شيئاً من جهوده ، الا في سبيل ما عائده اليه ، والسير على هذا النهج دليل الى كال عقله . ومن هنا الاعتبار القائل ان العاقل لا يعمل عبئاً ، ولا يسعى وراء عبث . كتب ديكارت هذه الرسالة الجميلة الى الاميرة ، وقد كان المرض يرافقها دائماً ديكارت هذه الرسالة الجميلة الى الاميرة ، وقد كان المرض يرافقها دائماً

« لم اقو على قراءة الرسالة ، التي شرفتني بها جلالتك، دون ان اشعر « في اعماق نفسي بألم شديد للغاية . فقد شق على ان ارى فضيلتك ، التي و تتصف بكمال ناور ، لا تتعافى ولا تؤدهر كما تستحق ذلك . ولست « اجهل المتاعب الكثيرة، التي تعترض جلالتك دائمًا ، وهي متاعب صعبة وجداً ، مجيث يقضى العقل الصحيح أن لا نتصدى لها وجهاً لوجه ، في « سبيل طردها ، لأنها كالعدو الساكن داخل البيت . فهو يفرض علينا · ﴿ ان نتحدث اليه ، وان نبقى ايضاً في حذر منه ، لئلا يؤذينا . امــا « الدواء الفريد لهذا ، فانني لا اجده في غير الترويح ، ما امكن ، عن « المخيلة والحواس . ولكن اذا اضطررنا الى النصدي لهذه المتاعب ، « فليكن الامر عن طريق الادراك . ولا يصعب علينا ، في ما اعتقد ، و ان نفارق ههنا بين الادراك ، من جهة ، والمخيلة والحس ، من جهة . « ان هذا الفارق واضح للغاية . فالانسان الذي يملك اسباب الفرح ، « ثم لا يواظب، رغم ذلك، الا على مشاهدة المآسى ذات الفصول الكئيبة، « ولا يعنى الا بالاشياء المحزنة ، التي يعلم حق العلم أنها اساطير مختلقة ، « يستحربها قلبه فتفرورق عيناه ، بدون ان يمس ادراكه ، اقول ان هذا الانسان لا بد لقلبه من ان يعتاد الانقباض والتأوه ، فتتمهل « الدورة الدموية في علها ، وتتأخر ، ثم تلتصق اخشن اجزاء دمه بعضها « بىعض ، لتعرقل الحركة ، سادة مسامات الطحال ؛ وتتوقف ايضاً « عن الاحتراك الطف اجزاء هذا الدم ، لتفسد رئتيه ، وتسبب له سعالا يشتد خطره كلما طال الامد.

770

« ونقيضه ، هو الانسان الكثير المتاعب الذي يدرس ذاته درساً « ممعناً ، لينسى متاعبه . فلا يفكر فيها البتة ، الا عندما تضطره اعماله و الى مثل هذا التفكير ، ولا يشغل باقي اوقاته ، الا بالنظر الى الاشياء والتي تجلب له الطمأنينة والفرح . ان هذا الترويخ عن المخيلة ، يمكنه « كثيراً من ان يطلق احكاماً سديدة على الاشياء التي يهمه امرها ، لأنه « ينظر اليها غير منفعل . وهذا كاف ، بلا شك ، لنيله العافية رغم داء « طحاله ورثتيه ، الناتج عن مزاج دمه الذي افسده الحزن . ولا سيا اذا « استخدم الادوية الطبية للقضاء على هندا الجزء من الدم الذي يسد « المسامات في كل مكان .

« لهذا ارى ان مياه سبا (١) – Spa – هي نافعة للغاية ، خصوصاً و اذا عملت جلالتك بموجب ما اعتاد الاطباء التوصية به، وهو ان يتحرر الانسان التحرر المطلق من كل انواع الافكار المحزنة والتأملات الرصينة « المتعلقة بالعلم . فلا يشغل وقته الا بالسير في خطوات اولئك الذين ويتوصلون الى ان لا يفكروا ، وهم ينظرون الى غاب اخضر، او زهرة « ملونة ، او عصفور طأثر ، الى غير ذلك من الاشياء ، التي لا تستلزم « انتباهاً . وهذا لا يعني ضياع وقت ، بل استعماله استعمالاً حسناً . « فباستطاعتنا اذن ان نفرح انفسنا بالامل وحده ، مستعيدين الصحة « الكاملة ، التي هي اساس جميع الحيرات الباقية ، و الممكن الحصول عليها . « انا عالم حق العلم انني لم اكتب ، همنا ، الا ما تعرفه جلالتك ، « احسن بما اعرف ، لان المعوبة محصورة في العمل لا في الفكر . الا

<sup>(</sup>١) بلد في بلجيكا مشهورة بمياهها المعدنية .

وان العطف الحبير ، الذي ارادت جلالتك ان تخصني به ، لتفهمني انه ويلذ لها الاستاع الى ارائي ، مجدوني على كتابة هذه الآراء مجربة تامة . وفقد اختبرت في نفسي مرضاً يكاد يمائل متاعب جلالتك، ولكنني شفيت ومنه بالدواء الذي وصفت ، في ما سبقت الاشارة اليه . لقد ولدت من والم فارقت الحياة بعد ولادتي ، بسبب مرض في رثتيها ناتج عن بعض المتاعب . فورثت عنها سعالاً جافاً ، ولوناً شاحباً ، لزماني الى ما بعد والعشرين من عمري . وهو الامر الذي جعل الاطباء ، الذين عاينوني وقبل هذه السن ، مجكمون بانني سأموت ، وانا لم اتجاوز الطفولة . الا وان المثابرة على النظر الى الاشياء ، من وجهها الابيض ، واعتبار نفسي وهي المسؤولة اولاً عن راحتي ، هما ، في ما اعتقد ، السبب الذي جعل «هي المسؤولة اولاً عن راحتي ، هما ، في ما اعتقد ، السبب الذي جعل «هذا المرض الطبيعي ، يتضاءل شيئاً فشيئاً حتى النهاية » .

#### تعليق

ان الاداب العلمية ، كما اتضح لنا ذلك ، ذات مسحة ايجابية صرفة ، في القسم الاول منها. فهي التي جعلت ديكارت احد بناة المذهب المادي ، الذي تفشى في القرن الثامن عشر ، واباً شرعباً لعلم النفس الفيزيولوجي ، الذي انتشر في القرن التاسع عشر . لقد مهد السبيل بكتابه ( بحث في الاهوا ، ) لمحاولات العالم الانكايزي شادل داروين ، الذي اراد ان يوجع الحالات النفسية الى ارتسامات جسمية تظهر للعين . لهذا يعتبر ديكارت محق اول من لفت الانظار الى اعمية المختبرات وضرورتها في علم النفس ، ويعتبر ايضاً اول من اوضح وثبت العلاقة الكائنة بين الطبوعلم النفس ، ويعتبر ايضاً اول من اوضح وثبت العلاقة الكائنة بين الطبوعلم النفس ، ويعتبر ايضاً ول من الفحبيرة بالميكانيك . ولا عجب ، فديكارت

رياضي من الطراز الاول. وقد ظن هـــذا الرياضي المتفلسف ، أو الفيلسوف المتريّض ، إن الانسان قادر في المستقبل على ان يتحكم بالمادة تحكماً مطلقاً. ان واحداً من مظاهر الطبيعة لا يشكل على العقبل البشري. فاذا انعكف الانسان ، بجد ونشاط ، على دراسة الطبيعة ، تكشفت له اسرارها . ولكن ديكارت لم يرد العلم لاجل العلم ، كما يقال احياناً الغن لاجل الغن . ان غاية العلم يجب ان تكون في خدمة الانسان . الانسان هو الرأسمال الاكبر . ومن هنا يتضح لنا بعض العطف ، الذي يخده اياه الماركسيون ، حتى عده انجاز جدلياً بارعاً .

ولكن ديكارت لم يُذهب في ماديته الى الحد الاخير . وقــد رأيناه يخفق في طبه العلاجي ، ويلتجيء اخيراً الى الارادة . ان ديكارت لم يهتم بالانسان كادة ، بقدر ما اهتم بالانسان كذات عارفة . فميتافيزيقاه هي محاولة لمعرفة الذات العارفة ، لا لمعرفة الموضوع المعروف . نعم ، لا سعادة ههنا الا بالطب والطبيعة . والانسان جسم مادي ، كما هو فكر ذهني ، والسعادة التي يبحث عنها ليست سعادة وهمية ، وأنما هي سعادة ارضية . لكن ديكارت يعود اخيراً الى القول بان خلف المادة ما هو ليس بمادة ، وأن في الجسم ما هو ليس بجسم ، وأن كل ما لا محمل في النهاية علامة الانسان كذات عارفة ، لا فائدة من دراسته . واذا كان بمقدور الانسان على ان يتحكم بالطبيعة ، فلأن هذه الطبيعة عينها مجموعة من النواميس الجبرية ، وكل ناموس جبري في الطبيعة ، هو كائن في ذهننا ، الذي يستطيع ان يتصوره بطريق الحدس والبداهة . لهذا كانت مادية ديـكارت ، او آدابه العلمية ، محطة لا غير ، يستريح فيها الراحل بين الآداب الموقتة والآداب النهائية .

### الآداب النهائية

قلنا ان الآداب الموقتة تنظر الى ما يحسن ان يقوم بــه المر، أ، في حاضره ، دون ان يتجاوز الزمان والمكان ، ليدرك ما يتسامى عــلى على هذين المقولين ، اي المطلق ، فيكون له صفـة الوجوب والشمول . ان هذه الآداب المستعجلة ، بسبب الشك الذي خامر عقــل ديكارت ، تستند الى الحير الاصغر ، او النسبي ، اي انهـا تراعي فقط متطلبات حياتنا اليومية .

ولا ضير ان نشبه الآداب الموقتة بغرفة انتظار ، يمحث فيها الانسان ، ريثا تدق ساعة الامتثال في حضرة الحير الاكبر . وهكذا اتيح لديكارت ان يعمل برفق وتؤدة ، بدون ان يسرع في بناء قنطرة آدابه . ثم قلنا انه لم يتلق ، بصورة اعتباطية ، قواعد آدابه الموقتة ؛ فقد اقتاس بمبدأ معين هو السعادة ، التي كان يرغب في الحصول عليها . السعادة الدنيوية ، هذا ما كان يرجوه .

هذا ننتقل من الآداب الموقتة الى الآداب العلمية ، التي ترمي الىتقويم الاهواء السلبية ، علة تعاستنا في هذه الحياة . الاهواء ، هي التي تعكر

على المرء صفو راحته ، فتكون سبب شقاواته . وقد مر بنا ، كيف ان ان هذه الاهواء السلبية ترتسم في الجسم ، فتحدوه على القيام باعمال ، نستطيع نحن ان نتحكم بها ، عن طريق العلاج الطبي .

ثم رأينا ، كيف ان الطب يعجز ، في وقته الحاضر ، عن ان مجقق للانسان هذه الامنية ، التي تمكنه من ان يدير مجاري اهوائه ، نحو السعادة المطلوبة . فقلنا بان الارادة قادرة ، وحدها ، على ان توفر السعادة للمر ، ما دامت العلوم الطبية لم تتيسر له بعد . ومعنى هذا ، بعبارة اوضح ، ان النفس تختلف عن الجسم اختلافاً بيناً ، رغم اتصالها به عن طريق الغدة الصنوبرية . فلها حياة خاصة ، تقفل ابواب نعيمها في وجه كل من يريد ، ان يدخله باذن من الجسم . هذه الحياة الخاصة ، او هذا الجوهر الصافي ، يرتكز على فكرة الحير الاسمى . هنا يتسامى ديكارت فوق الزمان والمكان ، ليضعنا امام الآداب النهائية .

#### فواعد الاداب النهائية

على كل انسان ان يتقيد بالآداب النهائية . وقد ذكر ديكارت قواعد هذه الاداب ، في رسالة له الى الاميرة اليزابيت ، بتاريخ ؛ آب ، ١٦٤٥ . قال في تاك الرسالة معدداً القواعد الثلاث ، التي تلخص لنا الآداب النهائية :

اولاً ــ وان نحاول دائماً استخدام عقلنا ، قدر المستطاع ، لنعرف و ما يجب ان نعمله اولا نعمله ، في جميع ظروف الحياة .

ثانياً – « ان نعقد نية صامدة ، ثابتة ، على ان ننجز كل ما ينصحنا « العقل به ، فلا نميل باهو أثنا عن ارشاداته .

ثالثاً - (ان نعتبر) ما امكننا ذلك - ونحن نسلك هذا الطريق وعلى ضوء العقل - كون الحيرات، التي لا نستطيع ان نحوزها، ليست في متناول يدنا. اذن، بجب علينا ان لا نفكر فيها، ولا نرغب: اذ لا شيء مجزننا كالرغبة الفاشلة، والتأسف، والندم. اما اذا سلكنا دائماً وطريق العقل، فاننا نوفر على انفسنا الحزن، والندم، وان ارتنا والحوادث بعد هذا اننا مخطئون، اذ لا لوم علينا في ذلك، ما دمنا و نتبع ارشادات العقل.

هذه هي قواعد الآداب النهائية . وحسبنا ان نقابل بينها وبين قواعد الاداب الموقتة ، لنرى ان الفرق هو في الوعي الاشد ، الذي يضفيه العقل على الثانية . وهدا يعني ، ان الجوهر واحد في الاداب الموقتة ( التي هي استجابة لا واعية لما يتطلبه السلوك اليومي ) ، وفي الاداب النهائية ( التي هي وعي هذه الاستجابة ، اي معرفة عقلية لمتطلبات هذا السلوك اليومي ) .

الآداب الموقتة (والنعت هنا يدل الى المعنى المقصود) تسليم عملي موقت ، الاداب النهائية (والنعت هنا يدل الى المعنى المقصود) تسليم عقلي نهائي . اجل ، ان موضوع هذين التسليمين لم يتغير ؛ ولكن الذات المسلمة هي التي تطورت صعداً ، فانتقلت من الجهل الى المعرفة . وقد صرح ديكارت في مناسبات عدة ، ان الغاية من التسليم بالآداب الموقتة ، هي التمكن من متابعة البحث ، والتنقيب . فهو يشعر بان القواعد ، التي وضعها في الآداب الموقتة ، هي الصالحة اخيراً ، لكنه يتريث بعض الوقت ، لينبلج النور في قرارة ذاته ، اذ ذاك يدرك بالمعرفة الواعية الوقت ، لينبلج النور في قرارة ذاته ، اذ ذاك يدرك بالمعرفة الواعية

الآداب النهائية ، القائمة على الحير الاسمى او الغبطة . السادة والنطة

لا بد لنا ، في هذا الجال ، قبل ان نبعث في الحير الاسمى ، من ان نقول كلمة حول الفارق، الذي اقامه ديكارت بين السعادة والعبطة . السعادة راحة في الجسم ، والعبطة ارتياح في النفس . ولهذا كانت مقتضيات السعادة غير مقتضيات العبطة .

تقوم السعادة على الصحة ، والثروة ، والجاه ، وغير ذلك من خيرات هذه الدنيا ، التي تتألف من المأكل ، والمشرب ، والملبس ، فيكون منطق السعادة هو ذاته منطق الجسم . ولكننا لا نتكبد ، في سبيل هذه السعادة ، عناء يذكر ، لانها وليدة الحظ عادة . فنحن لا نسيطر على السعادة ، على حريتنا وارادتنا ؛ لذا لا يكون لنا فضل كبير ، عندما نسه. لنا ثلثها ، وللحظ ثلثاها الباقيان . مها سهرنا عليها ، وطلبناها صيف شتاء ، فهي تسرق منا حين لا ندري ، ونعطاها حين لا ندري . لذا يتفاوت الناس فيها ، اذ لا يخدم الجميع بسخاء واحد . فلا الغنى واحد عند الناس ، ولا الصحة واحدة . من اجل هذا ، كانت السعادة بنت المصادفة ، ولا مانع من ان يستثمر الانسان فوائدها ، عندما تم عليه ؛ الا انها لا تتعدى حدود الجسم ، ولا تنتج غير العقم .

اما الغبطة فهي تقوم على الحرية، والارادة ، وهذا يعني انها ليست وليدة المصادفة . الغبطة هي الطمأنينة التي تملأ النفس ، وتريحها في المامات . الغبطة تضرب في الغبطة تبلغ ما وراء الجسم ، وتتحقق بما وراء الحظ . الغبطة تضرب في الاعماق ، لهذا كانت وضعاً الهياً ، لا نتيجة العفو . فيها يتساوى الجميع ،

لانها في متناول كل فرد عاقل . الناس اخوة في ملكوتها . اجل ، ان السعادة كم، والغبطة جوهر ؛ ان السعادة عرض، والغبطة جوهر ؛ ان السعادة حالة سلبية، اما الغبطة فكيان ايجابي . هذه موجهة الى السهاء ، فلا ندر كها الا بجيد الافعال، وتلك موجهة الى الارض ، وقد ندر كها بسيء الاعمال . لذا كان ذو السعادة لا ينفك فقيراً ، اذا لم مجصل على الغبطة ، التي هي شعور روحي .

وقد يتساءل المرء عن الوسيلة ، التي يجب عليه ان يتذرع بها ، ليدرك هذه الغبطة الروحية . والجواب عن هذا السؤال ، عند ديكارت ، هو في الفضيلة ،التي تقوم على عنصرين اساسيين : ان نستخدم ادراكنا لنطلق احكاماً صائبة ،و ان يكون لنا ارادة ثابتة ، لنقو مكل ما نحكم عليه ،فيصير حسناً . الادراك والارادة ، هما قوام الفضيلة .

#### الفضيلة والخطآ

مر" بنا ، في اليوم الثالث ، ان النفس تدور على محورين جوهريين : الادراكو الارادة. الادراك يرى الاشياء، ويتصور المعاني، اكنه لا يثبت، ولا ينفي. اما الارادة ، فهي التي تحدونا على التصديق لمو عدمه. هي التي تقيم ، فتحسن أو تقبيح . هي التي تزودنا القوة اللازمة ، لان نفعل ما نريد ، أو لا نفعله .

قال ديكارت في التأمل الرابع: « تقوم الارادة على استطاعتنا ان « نفعل الشيء الذي نريد ، او ان لا نفعله ، وان نشبته او ان لا نشبته ، وان نقدم عليه او ان لا نقدم . وبعبارة ادق ، لكي نثبت او ننفي « وان نقدم عليه او ان لا نقدم . وبعبارة ادق ، لكي نثبت او ننفي « الاشياء ، التي يعرضها الادراك علينا ، فنقدم عليها او نحجم عنها ،

« انما نتصرف بمحض اختيارنا ، دون ان نحس بضغط من الحارج ، يملي « علينا هذا التصرف الارادة قادرة ، وحدها ، على ان ترغب في ما تريد ، وترفض ما تريد . حدودها لا نحد ؛ تثبت قدر ما تشاء ، وتنفي قدر ما تشاء . ولذا كانت الملكة ، في الانسان ، التي تحكم انه « على صورة الله ومثاله » .

فالحطأ لا ينشأ من قوة الارادة ذاتها « لانها وحبة جداً في نوعها » . ولا ينشأ من قوة الادراك ذاتها ، لانها لا تتصور شيئاً ، الاكما ينبغي ان يتصور : ولذا لا 'تضل ولا تخدع . اذن من اين ينشأ الحطأ ، الذي يبعدنا عن الفضيلة ? ينشأ الحطأ ، حين ترفض الارادة ان تتقيد بالادراك ، لانها اوسع منه نطاقاً ، لحظتئذ تبسط ذاتها على الاشياء التي لا يحيط بها الادراك . ولما كانت الارادة تندفع وراء كل ما يثيرها ، فمن السهل ان تنزلق في احابيل الضلال ، ليصير الحق باطلاً . هذا هو مصدر الحطأ ، الذي يوقعنا في الشر .

ولهذا قامت الفضيلة على التآخي بين الارادة والادراك. وهذا يعني، انني على صواب في كل مرة امتنع عن أن اريد شيئاً ، لا ادركه بوضوح وقييز كافيين . ان الادراك هو الذي يلقي انوار الوضوح والتمييز ، ليفهمنا ما يجب فعله ، والا كنا عرضة للخطأ ، ولسوء استعمال الحرية في الاحكام . فيجب علينا ، اذن ، ان نجعل معرفة الادراك تسبق تصبح الارادة . قال في نهاية التأمل الرابع :

« ليس لي ان اشكو من ان الله – حين اوجدني في الدنيا – لم يشأ « ان يجعلني في منزلة انبـل الاشياء، واكملها ؛ بل يدعوني الى الرضا ، (انه – اذا لم يهبني كمالاً يعصبني من الحطأ ، بالوسيلة الاولى التي اشرت واليها فيا تقدم ، والتي تعتبد على معرفة واضحة بديهية لجميع الاشياه والممكن ان اقضي فيها – ترك في مقدوري على الاقل ، الوسيلة الاخرى ، وهي ان استمسك بالتصيم ، على ان امتنع دائمً من ابداء رأيي في والاشياء ، التي لم تتبين لي حقيقتها : لاني – وان كنت آنست في ذاتي وضعفاً ، مداره قصوري عن ان احصر ذهني باستمرار ، في حدود وكرة واحدة – استطيع ، مع اطالة التأمل ومراجعته ، ان انقشه على وصفحة ذاكرتي نقشاً قوياً ، يجعلني لا انفك عن تذكره ، كلما احتجت « اليه . وعلى هذا النحو ، يتيسر لي ان اكتسب عادة الحلو من الخطأ . و ولما كان في هذا النامل ، لاني كشفت عن علة الحطأ والزلل .

« ولا شبهة في انه لا يوجد هنالك علل ، غير تلك العلة التي شرحتها « الآن : لانه لا سبيل الى ان اقع في الخطأ ، ما دمت امسك ارادتي في «حدود معرفتي، مجيث تقصر حكمها على الاشياء ، التي يمثلها لها الادراك « في وضوح وتمييز » .

وجدير بنا أن نقول هنا أن الحطأ ، من حيث أنه خطأ ، ليس شيئًا مرده إلى الله . لكنه نقص في الانسان ، يمكن تلافيه بالادراك ، الذي يعيننا على تمييز الحق من الباطلل . وأما الجهل فهو عيب محض ، أي افتقار أساسي – أو جوهري – إلى كمال لا استطيع أن أحصل عليه . ولذا كان الجهل شيئًا سلبيًا ، وضعه الله في " ، وكان الحطأ شيئًا أنجابيًا ، أضعه أنا في ذاتي . الجهل نقص في المعرفة ، جوهرًا ، والحطأ معرفة أضعه أنا في ذاتي . الجهل نقص في المعرفة ، جوهرًا ، والحطأ معرفة

#### الواجب واللذة

ولكن الفضية وحدها ، لا تكفي لتحدونا على السير، وفق ما تأمر به . ان مجرد التمييز بين الحق والباطل ، وعقد النية على العمل بموجب هذا التمييز ، لا يدفعنا الى تحقيقه ، كما نظن عادة . ان الشعور باللذة ، امر لازم ، والا وقف الانسان عند حد الادراك ، والارادة فقط . ان الواجب لاجل الواجب ، امر وهمي لا صحة له ، كالذي يطلق سهمه في كبد الفضاء ، فانه لا يصيب مركزاً معيناً ، مقصوداً . لو لم تكن اللذة خلف الواجب ، لنقرح النفس وتشعرها بالغبطة ، لما كنا نندفع بمل خلف الواجب ، لنقرح النفس وتشعرها بالغبطة ، لما كنا نندفع بمل الكاذا .

ولا يقصد باللذة ، هنا ، راحة الجسم ، بل الارتباح الذي تحدثنا عنه ، فوق هذا الكلام ، وقلنا بانه انشراح النفس ، في قرارة نفسها ، لا يكون مرده الى الصحة ، او الثروة ، او الجاه ، او الحظ . ان اللذة الناتجة عن هذه المكنات ، في الحياة ، لا تحدث غير راحة جسمية . ولكنها عاجزة عن ان تنفذ الى باطن الانسان . ذلك ، لانه لا يرى ذاته خالقاً ، في هذه اللذة التي يشعر بها ، بل يراها وليدة القدر غالباً . اما اللذة الناتجة عن الادراك ، الذي يميز الحق من الباطل ، ويريد السير في خطى الحق ، فهي وليدة الانسان ، لا القدر ، ولذا يرى ذاته فيهاعلى صورة الله ومثاله . هو خالقها ، لا الحظ .

ان ملذات الجسم متغيرة ،وملذات النفس ثابتة . ولهذا يشير ديكارت

الى ان نوقف الحكم ، ابان الاهواء ، ريئا تعبر، فنعود بصفاء ذهني اشد ، الى النظر في الامور ، كي نميز الحق من الباطل . ان ملذات الجسم تعمي عن الصواب ، وتسطو على الادراك . اما الغبطة في النفس ، فهي تزيدنا وضوحاً ، وترفعنا الى فوق ، لتقربنا من الحير الاسمى . ولا بدلنا من الاشارة ، هنا ، الى القرابة الفكرية الموجودة بين ديكارت من جهة ، وزينون وابيقور من جهة اخرى . .

#### زينو<sup>ن</sup> وابيقور

١ - مناهم تعاليم زينون ان المبدأ الاول ، الذي يجب ان نقره ، هو المطابقة بين العقل والارادة . في مثل هذه المطابقة وحدها ، نجد الفضيلة . وهي في متناول يدنا ، شرط ان نريدها . وما عدا ذلك من الامور الخارجية ، فباطل في حد ذاته . من الحاقة ، اذن ، ان نكد وراءها ، لانها غير متعلقة بارادتنا . ومن الحاقة ايضاً ان نهلع ، ونحاف ، ونحزن ، ونيأس ، ما دامت هذه الانفعالات لا تدفع عنا خطوب الحياة . فعلى الحكيم ان لا يعطي وزناً للحدثان ، وان لا مخاف ، ولا ييأس ، ولا مجزن .

ومعنى هذا ، عدم المبالاة بصروف الزمان ، لان له سيراً معيناً ، يجب عليه ان ينجزه . ولا احد يستطيع ان يغير شيئاً في هذا السير ، فقد كتبت علينا صروفه . لذا قامت الحكمة على ان نتبع الفضائل، وان نتبذ الرذائل . والفضيلة هي في كال العقل ، اي في استئصال الشهوات من النفوس ، لانها نتيجة حكم فاسد ، والحكم الفاسد هو سبب كل الاضطر ابات النفسية . فمتى اصلح ، انتفت النقائص .

اذا نظر الانسان الى السكر ، والفسق ، بنظرة الاستحسان ، يكون ذلك نتيجة لحكم فاسد . وهذا يعني ان الذي يحصل ، بمقتضى عقله ، على الغبطة والراحة في النفس ، يكون حكيماً حتى في حال العذاب ، لان الصبر في الآلام مطابق للعقل تمام المطابقة . ان ميل النفس الى الشر او الى الحير ، يتوقف على العقل . فبسيادة العقل تجنح النفس الى الحير ، وبسيادة الشهو ات تجنح الى الشر . على الانسان ، اذن ، ان يكون ، كالراسي في البحر ، تتلاطم حوله الامواج بلا انقطاع ، وهو قائم على قدم الرسوخ والثبات ، يسكن عجيج الامواج ، ويكبح جماح التيارات . ومن هنا نرى ، كيف ان الواجب هو حجر الرحى في آداب زينون . لقد جعل سعادة المر ، كلها ، في الفيام بالواجب . فمن ساد في خطى العقل ، هان عليه الواجب . هذا هو شعار زينون في آداب .

٧ - من اهم تعاليم ابيقور ، ان الحواس هي اعظم و اسطة ، ليدرك الانسان العرفة الحقيقية . لولاها ، ما وصل اليناشي، من الافكار، والاراء ، ولا قدرنا على التمييز بين الحق والباطل . وكان ابيقور يعلل ذلك بقوله ، ان العقل لم يكن بدأة بدء ، الاكلوح مصقول خال من جميع التصورات، والافكار ، فلما تكونت الاجسام بواسطة اتحاد الجواهر ، بعضها من بعض ، تواردت علينا المعارف بالحواس ، حتى اصبح العقل قابلًا للتفكر في الاشياء الغائبة .

ولا عجب ، اذا اخطأ العقل ، في امر من الامور ، لانه يتصور الفدائب حاضراً ، والحاضر غائباً ، بل ربما يتصور المعدوم موجوداً ، والموجودمعدوماً ، بعكس الاستظهار بالحواس ، فانها تدرك الاشياء الحقيقية الكائنة ، ولا تقبل الغلط . فهاذا يجب ان يكون موقف

الانسان من الحياة ، ما دامت الحواس هي مصدر الفكر كله ؟
ان اللذة هي غاية الانسان ، في هذه الحياة . وقد ذهبت اقلام الشراح مذاهب شتى ، في تفسير هذه اللذة ، الا ان ابيقور لم يقصد بها غير اللذة الحقيقية ، التي لا تفضي الى الم ، والا انتفت عنها صفة اللذة الحالصة . فما على الانسان ، والحالة هذه ، الا ان يتجنب اللذة التي تقوده الى الالم . ولا بأس ان يتحمل بعض الالم احياناً ، اذا كان هذا البعض الى الالم . ولا بأس ان يتحمل بعض الالم احياناً ، اذا كان هذا البعض يسبب له لذة اقوى . فاذا سار المرء على هذه الطريق ، حقسق لنفسه لذة مستمرة طول حياته .

فتش عن اللذة التي لا يعقبها الم ، واترك الماً لا ينتهي بك الى لذة ، واهجر سروراً بمنعك من سروراعظم ، واقبل الما يخلصك من الماكبر. لقد جعل ابيقور الحكمة في بلوغ هذه السعادة ، اي في الراحة والانعتاق الكامل من الآلام ، والمتاعب . هذه السعادة هي حقيقة راهنة ، لا تحتاج الى برهان ، كما ان النار لا تحتاج الى دليل على حرارتها .

#### الالم

والالم ? ابن موضعه في صرح ديكارت ? ابكون عاكم هذا الفيلسوف خالياً من الغيوم الدكن، وحياة الانسان فاجعة في حد ذاتما? ابن الفشل ، والمرض ، والحيبة ? ابن الحروب ، وابن الموت بعد الحياة ؟ الم يعرف ديكارت اننا في وادي الدموع ، حيث قبل باطل الاباطيل كل شيء باطل ? ايكون ديكارت قد عاش بعيداً ، الى إهذا الحد ، عن واقع الألم ، حتى جاءت فلسفته لا تنبض بعرق واحد من عروقه ؟ ال كون ديكارت لم يعترف بغير مبادى العقل ، بانياً قنطرة النبي كون ديكارت لم يعترف بغير مبادى العقل ، بانياً قنطرة

فكره على الروح الهندسية ، لا يعني انه جهل مــــا للاهواء من

فعل شديد ، في وجود الانسان ، وما للعاطفة من سطوة عنيدة على فؤاده . لقد كان ديكارت انساناً كباقي الناس ، احب ، وشعر ، وتألم، كما يحدث عند كل واحد من بني آدم. وكتاب « الاهراء » دليل واضح على انه من اسياد المواقف العاطفية ، لان التحاليل النفسية ، التي دبجها قلمه بشأن الانفعالات ، لا يأتي بها الا ولي من اولياء هذا الامر . في كتاب « الاهواء » لوحات خالدة عن اختلاجات القلب البشري ، في احزانه ، وافراحه ، بما جعل الكثيرين من فلاسفة هذا العصر ، يرون في ديكارت اباً لعلم النفس الحديث .

ولكن الالم شيء طارى، ، في عرفه ، لا صفة متأصلة . الالم حيدان النفس عن الواجب ان يكون . هو ابتعاد عن البحت ، الذي لا زغل فيه . ومعنى هذا ، ان النفس لا تتألم ، عندما تظل في عفافها الاول ، اي في بداهتها البسيطة . تتألم النفس ، عندما تنخرط في عالم الاهواء \_ الذي هو عالم التركيب الفاسد \_ اذ ذاك تتعرض الى هياج الماطفة ، فتغضب ، وتبكي ، وتحزن ، وتبأس ، وتفرح ، وتأمل ، الى ما هناك من صعود ، وهبوط ، في خضم الشعور الزاخر . والشعور \_ من اهواء وانفعالات \_ وليد الجسد ، والجسد لا يستطيع ان ينح من اهواء وانفعالات \_ وليد الجسد ، والجسد لا يستطيع ان ينح من اهواء وانفعالات \_ وليد الجسد ، والجسد لا يستطيع ان عندح من اهواء وانفعالات \_ وليد الجسد ، والجسد لا يستطيع ان عندح من اهواء وانفعالات \_ وليد الجسد ، والجسد الانها بنت الحظ . هذا هو مصدر الالم . فاذا اراد الانسان ان يأتي على وجهه المشروع ، وجب عليه ان يخضع الى مشيئة الله ، وان يكبح النزوات القلبية .

ومن هنا قوله في القاعدة الثالثة ، من آدابه الموقتة ، انه من الاجدر بالانسان الله يعمل على مغالبة اهوائه ورغباته ، فلا يبقى في متناول

قدرته سوى افكاره. ان التغلب على الاهوا، شرط اساسي للغبطة في الروح. ولهذا سار في خطى الفلاسفة الرواقيين، الذين استطاعوا قديماً ان يتحكموا بميولهم، وان ينازعوا هكذا الهتهم الغبطة، وغم الفقر والآلام، لانهم كانوا يشيحون بوجههم عن الاهواء. ان الذي يتوصل الى هذه الغلبة النامة، اسوة بالرواقيين في سالف الازمان، محتى له ان يعد نفسه اغنى، واقدر، واسعد، من اي انسان آخر، واكثر حرية ايضاً. وبكلام آخر، ان الانسان – جوهراً – هو ارادة تعمل مقتضى ما يفرضه الواجب.

ولما بين هذا القول وقول كورنيل Corneille وكنط Kant ، في الارادة والواجب ، من شبه صريح مبدأ ، زعم قوم (١) ان لديكارت اثراً فيها . قد يكون هذا الرأي على شيء من الصواب ، او جله . ولو اننا في معرض المقابلة بينهم ، لكنا نفند هذا الزعم ، فكرة فكرة . ولكننا نشير ، هنا ، دون تذييل ، الى ان الشبه جد قوي ، من حيث مفهوم الارادة والواجب ، عند هؤلاء الارباب الثلاثة .

#### الحرية

قد يظن القارى، ، ان ديكارت يؤمن بقدرة الانسان ، على محو الالم بتاتاً ، من وجوده في هذه الحياة ؛ وان الغبطة ، في نظره ، تقوم على الا يشعر الانسان ، مطلقاً ، بحزة الالم في اعماقه . الحقيقة ، ان ديكارت

711

17

ف کتبه Ernest Cassirer ف کتبه (۱) انظر Descartes, Corneille, Christine de Suède

لم يذهب الى هذا الحد من الجفاف والقساوة ، كما فعل الرواقيون ، الذين سخروا بالالم، فجاءت فلسفتهم بعيدة كل البعد عن الواقع الانساني الحنون .

اجل ، لم ينكمش ديكارت ، ذاك الانكماش المصطنع ، عن القلب البشري . فلنا من اقواله ، وحياته الخاصة في مجتمعه ، عصر ذاك ، ما يرينا بوضوح كيف كان يعيش بمرح ، لا يترك فترة سرور تمر ، دون ان ينعم بها . ومن هذا اختلاف ديكارت ، عن الرواقيين ، في اله خضع للألم ، معتبراً اياه احدى مشيئات الله . ان هذا الخضوع للمشيئة الربانية ، في الالم ، هو ذاته ثورة على الالم ، وتحكم به . كان ديكارت يقول ، في وسائله ، انني متهيء دائماً ، لأتقبل ما يأتيني من الله ، القادر على كل شيء .

والسؤال الذي يخطر ببالنا ، في هذا الجال ، هو ما يلي : اذا كان الله قادراً على كل شي ، وكان ألمنا في الوجود من عندياته ، وكان على الانسان ان يخضع في ذلك لمشيئة الحالق ، فهل يجوز لنا ان نعتبر الانسان حراً ? وما هي قيمة الحربة ، عندما ترتبط بما يرتأبه الله ، فلا يكون صالحاً الا ما يريده صالحاً ، ولا يكون طالحاً الا ما يريده طالحاً ؟ ولما يققد حريته ، ايحق لنا القول ، حينئذ ، ان الله خلق الانسان حراً ? الايفقد حريته ، بدوره ، عندما يصطدم بحرية الانسان ؟

يقول ديكارت: اجل ان الانسان حر. ولكن هـذه الحرية هي اختبار ، لا فكر. والمقصود بذلك ، ان الفكر قادر على ان يأتي بادلة، ينكر بها الحرية ؛ الا ان الحرية ، بمعناها الصحيح ، اختبار وجودي ،

اي شعور ذاتي لا يستطبع الانسان ابدا ان يتنكر لها . ما من احد - يشدد بالفكر على ان الحرية مفقودة من حياة الانسان – يميل بالواقـع الى ان يتخلى عن حرية القول والعمل. ان اكثر الجبريين تعصباً للسببية، لا يستطيع ان يسير الا في الطريق ، الذي يفضي به الى الاقراراختبارياً بان الحرية واقع ، وان تمكن من ان يتنكر لها بالفكر .

لكن هذه الحرية ، عند الانسان ، لا تتناقض مع الحرية ، عند الله . أن حريتنا لا تتنافى مع القول ، أن كل شيء خاضع لمشيئة الله . وقد اعطى ديكارت ، بغية ايضاح هذه الفكرة ، المثل الآتي : زعموا ان ملكاً من الملوك ، قد نهى شعبه عن آفة المبارزة ؛ ثم عرف بعد ذلك ان اثنين من رعاياه ، كل في بلده ، هما متخاصمان بشدة ، وأنه لا يمكن منعها عن المبارزة ، لو صادف احدهما الاخر . فاذا أمر الاول ان يذهب ، في يوم من الايام ، الى البلد حيث يقيم الثاني ، وأمر التــاني ايضاً ان يذهب ، في اليوم عينه ، الى البلد حيث يقيم الاول ، ايجوز لنا القول أن الله يعرف ، كل المعرفة ، أن الرجلين سيتبارزان ، عندما يلتقى بعضها ببعض ، فيكون بذلك قد خالف احكامه ? اجل ، أن الله يعرف تماماً ، قبل وقوع الحادث ، ان الرجلين سيتبارزان . ولكن هذا لا يعني البَّيَّة أنهما قد أجبرا على المبارزة . أن معرفة الله للمبارزة ، وحثه اياهما على هذا العمل ، لا ينفي مطلقاً انها يتبارزان على ارادتهما وحريتها .

لم يخف ديكارت ، على الرغم من اعطاء المثل هذا ، ان الحرية معضلة عويصة : فاذ! قلنا ان الله عليم بكل شيء ، فاننا ننتقص حرية الانسان ؟

واذا قلنا ان الانسان حر تماماً ، فانه انتقص علم الله ، وقدرته على كل شيء . ان معضلة الحرية ، في النفكير الانساني ، من اشدالنواحي ابهاماً وغموضاً . ولهذا نرى ديكارت يشعر بخطورة الموقف ، هنا ، ولا يجد حلا مقنعاً ، مرضياً ، الا القول بان الحرية اختبار وجودي ، في اول درجة .

#### الحية

هنا يكبو ديكارت ، بعض الشيء ، في بناء فلسفته . لقد اطلق للعقل عنانه ، فسيده على حدود بعيدة ، واضعاً فيه كل ثقته ؛ وها هو الآن يصطدم بعقبة كأداء ، مفادها ان العقل الانساني غير قادر على النفاذ الى غايات الله . هذه المنطقة محجوبة عنا الى الابد ، فلا يجوز اذن ان نحاول استشرافها ، لانه كتب علينا اصلا ان نظل بعيدين عنها .

ولكن الانسان يدرك ، من جهة ثانية ، ان الله كائن موجود ، فكيف السبيل اليه ، ما دام قد حكم علينا ان لا غتثل في حضرته ? يقول ديكارت ، ان الانسان قادر ، دون الالتجاء الى النعمة ، ان يدرك الله على الرغم من التفاوت العظيم الكائن بين لانهاية الحالق ونهاية المخلوق . والسبيل الامين الى هذا الادراك ، هو المحبة ، التي تجعلنا نؤمن بان الله روح ، اي شيء يفكر . ولما كانت النفس البشرية ، هي ايضاً شيء يفكر ، فاننا نرى وجه الشبه الكائن بين الحالق و المحلوق ، ويثبت عندنا بالتالى ان الانسان منبثق من الله .

الا ان الواجب يقضي – على الرغم من وجود هذا العنصر المشترك ( اي الفكر ) بين الله والانسان – ان نأخذ ، بعين الاعتبار ، كونبة

جزءاً بسيطاً من عظمته القادرة على كل شيء . ان الله ذو سلطان يشمل كل الاشياء الكائنة ؛ وهو قادر على ان ينظر الى الامور ، الماضية ، والحاضرة ، والمستقبلة ، دفعة واحدة ؛ وهو معصوم من الحطأ ، لا تتغير احكامه . اجل ، ان الواجب يقضي على الا نغض الطرف عن لانهايته القوية ، وعن نهايتنا الضعيفة . علينا ان نتبصر في جميع هذه الامور الفارقة بينه وبيننا . بهذا التبصر الممعن ، المقرون بارادة الانسان الى التقرب من الله ، غتلى و محبة له .

وقد بوَّب ديكارت الحب الى اربعة: حب الانسان الى ما هو دونه، وحب الانسان الى الانسان ، وحب الانسان الى مجتمعه ، ثم حب الانسان الى الله . ولا شك في ان اعظمها حب الانسان الى خالقه . وهو الذي نطلق عليه لفظة المحبة. ومن خصائص الجب ، اذا كان صادقاً ، ان يقيم صلة رحم بين المحب والمحبوب ، فلا يعود ثمة من فارق بينهما ، الا للذي ينظر اليهما من الحارج . ان المحب يعتبر ذاته ، في المحبة ، جزءًا حميماً من المحبوب: فاذا كان المحبوب ادنى رتبة من الحب ، لم تجد النضحية مجالاً في قلب الحبيب. ان احداً من الناس لم يعرض نفسه للموت ، بغية الدفاع عن زهرة ، او عصفور ، او بناه . ولكن الانسان يضحي بنفسه ، كلما ارتفع المحبوب رتبة في سلم القيم ، حتى يصبح اللهُ َ عز" وجل" – وكم كان موضوع استشهادات في تاريخ الانسانية . ففي سبيله ، يسترخص المرء هذا الوجود ؛ وما ذلك الا لان وجود الله اوسع بكثير من وجود الانسان. ولهـذا تبين الحياة البشرية ضئيلة امامه ، كلما فكر الانسان به . أن اللانهاية تستوعب النهاية ، التي

تستعذب الموت ، بقدر ما ترتفع الى فوق .

يجوز لنا ، ان نقول في هذا الجال ، ان الفلسفة الديكارتية تشتمل في طيانها ، على نفحة صوفية واضحة . لكنها صوفية عقل، لا صوفية عاطفة، وقد تعودنا ان نضفي على هذه اللفظة مفهوماً قلبياً فقط ؛ الا ان هذا المفهوم الضيق ، لا يفي بالمقصود : فكل من يتوصل الى الاندماج بما يومي اليه ، اندماجاً كلياً ، مها كان السبيل — امن القلب ام من العقل يصح لنا القول انه صوفي . وقد توصل ديكارت ، عن طريق العقل ، الى يصح لنا القول انه صوفي . وقد توصل ديكارت ، عن طريق العقل ، الى هذه الحالة الاندماجية ، فاعتبر نفسه جزءاً حميماً من الكيان الالهي ، مؤمناً بان الفكر يملك طريقه الى فوق ، كما تملكها العاطفة . والتضحية ، في النهاية ، هي قضة مزاج ، ومزاج ديكارت اقرب الى جفاف المنطق ، منه الى طراوة الفؤاد .

ان مثل هذا التأمل ، في العزة الالهية ، علا الانسان غبطة قوية ، بحيث يشعر معها بانه لم يعد ، في الكون ، غير مشيئة الله . وهو الامر الذي يحدوه على تحمل الآلام ، والحيبات ، لانه يعلم يقيناً ، بذلك ، ان شيئاً لا يحدث في الوجود ، الا بارادة من لدن البادى المعيد . اما الموت فانه يتجرد من شوكته . وهكذا يستسلم الانسان ، في تأملاته العقلية ، الى القوة الربانية ، التي تدير كل شيء ، وتقدر على كل شيء ؛ وان عرف الانسان انه قادر على اجتناب الالم ، او الموت ، فهو يوفض مثل هذا الاجتناب ، ما دام الله يويد ان نتألم وان نموت . هنا تتساوى في نظر ديكارت ، جميع الحوادث ، فلا يعود من وجود يغبط ، الا وجود الحالق فقط .

وحري بالاشارة ، هنا ، الى ان هذه الصوفية العقلانية ، لا يتبعها تنسك او تقشف . فقد عاش ديكارت حياة فرح ، لا يترك ساعة لذة تمر به ، دون ان يستقبلها ممتناً . ولم لا يلتذ في الحياة ،ما دامت الملذات هي ايضاً من عنديات الله . ولكن ، على الانسان ان يحسن الاحتيار ، وهكذا يكون ديكارت قد جمع بين الدارين ، الفانية والباقية .



## متتطفات ما قب اله دیکارت

١ - في ان الفكر يتجه بسهولة ، بعد سلخه من الحواس ، نحو
 فلك الذهنمات .

« رضت نفسي ، في الايام الماضية ، على سلخ فكري من سيطرة الحواس عليه . وقد لاحظت بدقة ، ان معلوماتنا عن النفس البشرية ، وتزيد كثيراً على ما نعلمه حقاً عن الاشياء الجسمية ، وان ما نعلمه عن الله نفسه ، هو اكثر من هذا كله . لذا لا اجد الان صعوبة في ان ها احول فكري عن الاشياء المحسوسة ، او المتخيلة ، لاسدده نحو المعقولات الصرفة ، الحالصة من شوائب المادة كلها .

### ٢ – في ان معرفتنا لله هي واسطة لمعرفة الاشياء الاخرى .

والواقع ان فكرتي عن النفس البشرية – لا كشيء بمند طولا وعرضاً وعمقاً ، اي كشيء لا بمن بصلة الى ما هو من صفات الجسم و هذه الفكرة هي ، بلا نزاع ، اشد تمييزا من فكرتي عن اي شيء وحسمي . وحين اعتبر نفسي شاكاً – اي حين اعتبرني شيئاً ناقصاً و يعتمد على غيره – تعرض لذهني ، بقوة في التمييز والوضوح ، فكرة

عن موجود كامل ومستقل عن غيره ، اي فكرة عن الله . ووجود هذه الفكرة في نفسي ، او كوني انا \_ صاحب هـذه الفكرة \_ موجوداً ، يجعلني وحده استخلص الدليل على وجود الله ، وعلى ان و وجودي يستند اليه غاماً ، في جميع لحظات حياتي . ولا اعتقد ان النفس البشرية تستطيع ان تعرف شيئاً ، ببداهة ويقين ، اكثر مما « تعرف عن وجود الله . ويخيل الي بعد الآن ، اني اهتديت الى طريق « يصل بنا من التأمل في الاله الحق \_ وقد انطوت فيه كنوز العـلم « والحكمة جميعاً \_ الى معرفة الاشياء الاخرى في الكون .

#### ٣ \_ في أن الله لا يخدعنا .

« ذلك لاني اتبين اولاً ان الله لا يضلني ، اذ الحداع او الغش نقص. ولئن ظهر ان استطاعته المخادعة هي من علائم البراعة والقوة، فان تعمد المخادعة دليل على الضعف او الحبث ، وهما امران لا يمكن ان يوجدا « في الله .

# غ ان استعمالنا جيداً للعقل ، عنعنا من الوقوع في الخطأ . ولكن هذا ، لا يعنى اننا معصومون من الخطأ .

«ثم اعرف بخبرتي الشخصة ان الله قد وضع في – كما وهبني سائر ما والملك من اشياء – قوة من خصائصها ان تحكم . ولما كان يستحيل على والله تضليلي ، فإنا واثق بانه لم يهبني ملكة يكون من شأنها ، اذا واستعملتها كما ينبغي ، ان تقودني الى الخطأ . يتحمل من هذه الحقيقة ، والثابتة ، انني لا انخدع ابداً : ذلك لانه – اذا كان كل ما في نفسي «آتياً من الله ، ولم يكن الله قد وضع في ملكة ، من شأنها ان توقعني

« في الضلال – يلوح لي انني لن افع في الخطأ ابدًا . والحقيقة انني – « حين انظر الى نفسي على انها من عند الله ، وحين اولي وجهي نحوه – « لا احد في اية علة للخطأ او الزلل .

« ولكن سرعان ما اتبين – أذا عدت الى نفسي – أني عرضة ، « مع ذلك ، لاخطا، لا تحصى . فاذا بجثت جيداً عن علة هذا الحطأ ، « عرضت لي فكرتان : الاولى واقعية ايجابية عن الله ، إي عن موجود « مطلق الكمال ، والثانية سلبية عن العدم ، اذا صح هذا التعبير ، اي « عن شيء لا عت البتة بصلة الى الكمال ، ثم تبينت اني وسط بين الله « والعدم ، اي في منزلة بين الكمينونة المطلقة واللا كينونة ، بمنى انه « والعدم ، اي في منزلة بين الكمينونة المطلقة واللا كينونة ، بمنى انه « ولكن أذا اعتبرت ، من جهة أخرى ، أن لي نصيباً من العدم « أو اللا كينونة – أي من حيث أني لست أنا نفسي الموجود الاعلى ، « وأنه ينقصني أشياء كثيرة – أجد نفسي عرضة لنقائص لا تحصى . لهذا « لا محل للعجب من وقوعي في الحطأ .

# ه-فيان الخطأ نقص . ويكفي ان يكون الانسان متناهياً ، لكي يخطىء .

« وهكذا عرفت ان الحطأ ، من حيث انه خطأ ، ليس شيئًا واقعياً « يعود الى الله ، ولكنه نقص . فاذا اخطأت ، لا اكون بجاجة الىقوة « من عند الله ، لهذا الفرض خاصة ، وانما يرد خطأي الى ان ما منحني « الله من قوة على تمييز الحق من الباطل ، هو عندي قوة متناهية . ٦ ـ يبدو ان الخطأ ايس نقصاً ، بالمعنى التام ، ولكنه حرمان
 بعض المعرفة .

و الا ان هذا لا يرضني ايضاً كل الرضا ، لان الحطأ ليس سلباً و بحتاً، اي ليس عبباً بحضاً ، او افتقاراً الى كمال لا مخصني ، ولكنه وحرمان معرفة ، يبدو انه كان من الواجب علي امتلاكها . فاذا ونظرت الى ذات الله ، لا يبدو لي بمكنا ان يكون قد وضع في ملكة ، ليست كاملة من نوعها ، اي ينقصها شيء من كمال هو من وشأنها ، لانه – اذا صع القول كلما زاد الصانع خبرة ، زاد المصنوع وكمالاً واتقاناً – لا يوجد شيء بما خلقه الحالق الاعلى المكون ، الا ويكون كاملاً، ومتقناً كل الاتقان، في جميع اجزائه ولا شك في ان والله كان قادراً على ان مخلقني معصوماً من الحطأ . ومن الثابت ايضاً وان ارادته قد تمسكت ، على الدوام ، بافضل الامور . فهل وقوعي وفي الحطأ افضل من عدمه ?

لاننا عاجزون على الشك في وجود الله ، لاننا عاجزون على ان نسير غور ارادته .

« ان اول ما مخطر بفكري ، عندما اطبل النظر في هذا ، انه بجب علي ان لا اعجب لعجزي فهم سر صنع الله لما صنع ، كما انه ينبغي ان ولا اشك في وجوده ، فقد اجد اشياء كثيرة اخرى ، لا افهم كيف خلقها ولله ، ولماذا خلقها . ولما كنت اعلم ان طبيعتي ضعيفة ، محدودة للغاية ، وان طبيعة الله واسعة غير متناهية ، لا يمكن الاحاطة بها ، فقد تبين لي ، وان طبيعة الله واسعة غير متناهية ، لا يمكن الاحاطة بها ، فقد تبين لي ، واتن م ، مقدوره اشباء كثيرة ، لا حصر لها ، تتجاوز نطاق عقلي .

« هذا الاعتبار وحده كاف ، لاقناعي بان ما اصطلح عـلى تسميته عللًا « غائية ، لا محل لها في الاشياء الفيزيقية ، لان الحوض في غايات الله ، « ومحاولة الكشف عن اسرارها ، جرأة عليه .

٨ - في ان فحص افعال الله ، واحداً واحـداً ، لا يوصلنـا الى
 معرفة كاله .

« وتمر في ذهني خاطرة آخرى ، وهو انه يجب علينا \_ اذا اردنا « ان نتحقق من كمال افعال الله \_ الا ننظر الى مخلوق منفرداً ، دون و سائر المخلوقات ، بل يجب علينا ان ننظر ، بوجه عام ، الى مخلوقاته « كلها ، في جملتها . ذلك لان الشيء \_ الذي ربما يكون لنا بعض العذر و في اعتباره شديد النقص ، اذا كان وحده في العالم \_ قد يكون جد تكاملاً ، اذا نظرنا اليه كجز ، من هذا الكون باسره . ولئن كنت لا « اعرف ، على وجه اليقين \_ مذ اعتزمت على ان اشك في الاشياء جميعاً ، « حتى الآن ، الا في وجودي وفي وجود الله \_ فانا لا استطيع ان « انكر ( مذ تبينت قدرة الله اللا متناهية ) انه قد خلق اشياء اخرى « كثيرة ، او انه قادر على الاقل ان مخلق هذه الاشياء ، مجيث يكون « لي مكان في العالم ، كجز ، من الموجودات كافة .

# ٩ - في أن الخطأ ياتي من عدم انسجام الارادة مع الادراك .

«ثم نظرت الى نفسي عن كثب ، واخذت ابحث في خطئي ، الذي «يدل وحده على انني ناقص ، فوجدته ناتجاً عن اشتراك علتين : قدرتي «على المعرفة ، وقدرتي على الاختيار ( او حربة الحكم ) ، اعني ما لدي «من قوة الادراك و الارادة معاً .

﴿ ذَلَكَ ، لان الادراكِ وحده لا يثبت ولا ينفى شيئاً ، بل يتصور « المعاني التي يمكن ان أحكم عليها بالاثبات أو النفي . فأذا نظرنا الى « الادراك ، من هذا الوجه ، استطعنا القول أنه لا بحل فيه أبداً للخطأ ، « شرط ان تأخذ كامة خطأ على معناها الدقيق ؛ وربما وجــدت اشياء « كثيرة ، ليس في ادراكي اية فكرة عنها . ولكن ذلك لا يعني ان و خلوه ، من هذه الافكار، حرمان له اشياء هي من لوازم طبيعته ، بل ه الصحيح أن يقال أنها ليست موجودة فيه ، أذ لا دليل في الحقيقة على « ان من واجب الله ان يهبني قوة على المعرفة اعظم ، واوسع ، مما « وهبني فعلًا. ومهما يخطر في فكري عن براعة فنه ، وأبداع صنعه ، فلا « يصح ان يذهب بي الظن ، الى انه كان يجب ان يضفى على كل عمل ، « من اعماله ، جميع الكمالات، التي في قدرته أن يضفيها على بعض أعماله. « ولا يصح كذلك ، ان اشكو من ان الله لم يهبني حرية اختيار، « او ارادة ارحب واكمل ، لأن تجاربي تشهد بالواقع ان لي ارادة « ضافيه مترامية ، لا محصرها حد ولا محبسها قيد . وجدير بالملاحظة هنا « إنه، ما من قوة اخرى من قوى نفسي \_ مهما بلغت من كمال وعظمة \_ و الأوقد تكون اكمل واعظم مما هي . فاذا نظرت ، مثلًا ، الى مـــا « لدي من قوة التصور ، وجدت ان نطاقها ضيق محدود للغاية ، وتمثلت « في الوقت نفسه فكرة قوة اخرى ، اوسع منها كثيراً ، بل غــــير « متناهية ، لا تحد . و كوني استطيع ان المثل هذه الفكرة ، يجعلني و اتبين في غير عناء ، أنها صفة من الصفات التي اختصت بها طبيعة الله . « ولقد خبرت ، بالطريقة عينها ، قوى آخرى (كالذاكرة أو المخيلة )،

« فكنت اجدها ضيقة محدودة في ، وعظيمة لا متناهية في الله . اما الارادة ، او حرية الاختيار ، فهي القوة الوحيدة التي خبرتها في نفسي « كبيرة للغاية ، بحيث لا اتصور غيرها اوسع منها وارحب. ان الارادة « هي التي تجعلني احكم ، بوجه خاص ، اني على صورة الله ومثاله . وعلى « الرغم من ان هذه الارادة اعظم في الله ، مما هي في انا ، دون اي « سبيل الى المقارنة – وذلك ، اما لان انهام المعرفة والقدرة اليها « يصيرها امتن و اشد تأثيراً ، و اما لان الموضوعات التي تتعلق بها ارادة « الله كثيرة ، لا محصرها العد – فانها تبدو لي في الله الحجر مما هي في « نفسي ، اذا انا اعتبرتها من حيث هي على جهة الصورة والتحديد .

« تقوم الارادة على استطاعتنا أن نفعل الشيء أو أن نتركه ، أن « نثبته او ان ننفیه ، ان نقدم علیه ، او ان نحجم عنه . وبعبارة ادق ، « لكي نثبت أو ننفي الاشياء ، التي يعرضها الادراك ، فنقدم عليها أو « نحجم عنها ، فاننا نتصرف بمحض اختيارنا ، دون ان نحس بضغط من « الحارج ، يملى علينا ذلك التصرف . وثبوت حريتي لا يقضي بان أكون « غير مبال ، ليستوي الضدان عندي ، بل الاولى ان يقال ان حريتي « في اختيار أحد الطرفين ، وأيثاره على الآخر ، تزيد بمقدار ما يكون « عندي من الميل اليه ، اما لاني اعرف بالبداهة ما فيه من خير وحق ، « واما لأن الله قد دبرني مجيث إميل اليه حراً . ولا ريب من انالنعمة « الالهية ، والمعرفة الطبيعية ، لا تنتقصان من حريتي ، بـل تزيدانهـا ه وتقويانها . ولهذا ارى ان عدم المبالاة ، او استواء الطرفين – الذي « اشعر به ، حين لا يدفعني سبب من الاسباب الى ترجيح جانب على «آخر – هو احط مراتب الحرية ، وفيه دلالة على عيب في المعرفة ، و اكثر بما فيه دلالة على كمال الارادة . فلو كنت اعرف دائماً ، على هو وجه الوضوح ، ما هو حتى وما هو خير ، لما وجدت عنا في تعيين اي « رأي ينبغي ان ارى ، واي امر ينبغي ان اختار ، وهكذا اصير حراً ، قام الحرية ، دون ان اكون ابداً غير مبال .

بن الادراكوالارادة ليسا ، بجد ذاتها ، سبباً لاخطائنا ،
 بل استعمالنا السيء لحريتنا هو السبب الحقيقي .

و احصل من كل هذا ، ان سبب ما اقع فيه من خطأ ، لا يعود الى و قوة الارادة ذاتها ، التي انعم الله بها على : لانها رحبه جداً ، وكاملة و جداً في حد ذاتها . ولا من الادراك او التصور ، لاني لا اتصورشيئاً و الا بواسطة هذه القوة ، التي منحني الله اياها . لذا فكل ما اتصوره ، و اتصوره بلا ريب كما ينبغي ان يُتصور، و في هذا لا يمكن ان اكون ضالاً و او مخدوعاً .

واذن ما منشأ الحطأ عندي ? ينشأ الحطأ من ان الارادة اوسع في خدوده ، بل ابسطها على ونطاقاً من الادراك ، فلا ابقيها حبيسة في حدوده ، بل ابسطها على والاشياء التي لا ادركها . ولما كان من شأن الارادة ان لا تبالي ، فمن والسير الامور ان تضل ، وتختار الزلل بدلاً من الصواب ، والشر وعوضاً من الحير ، نما يوقعني في الحطأ والاثم .

١١- تزداد الارادة عقدار ما يزداد الادراك و كذلك تزداد الحرية عقدار ما تزداد المبالاة .

« نظرت، في هذه الايام، باحثاً عما اذا كان يوجد في العالم شيء، وقد

 عرفت ان مجشى هذه المعضلة يستلزم ، بالبداهـة ، ان اكون انا ذاتي « موجوداً ؟ فلم يسعني الا القول ان ما اتصوره ، عهـذا المقدار مـن « الوضوح هو حق ، لا لان دافعاً من الحارج قد اضطرني الى ذلك ، « بل لأن وضوحاً عظيمـاً في الادراك ، قد استتبع ميلًا قويـاً في. « الارادة ، فانساقت نفسي الى الاعتقاد ، وزادت حريتي بمقدار ما « وجدتني اكثر مبالاة. اما الآن، فان معرفتي لا تقتصر على اني موجود، « ما دمت شيئاً يفكر ، ولكني امجث ايضاً في طبيعة الجسم ، فارتاب « من امري : لهذا لا ادري اتكون هذه الطبيعة المفكرة التي في -- او « بالاحرى التي هي أنا نفسي - مختلفة عن تلك الطبيعة الجسمية ، أم أنها « شيء واحد . وسافترض هنا اني لم اعرف بعد سبباً ، مجعلنى اميـل « الى احد الرأيين . فيتحصل من هذا اني لا ابالي بالامر اطلاقاً ، سواء-« عندي انكاره ، او اثباته ، او حتى التوقف عن الحكم عليه .

**التأمل الرابع** من كتاب و التأملات »

# حياة رئيب ريكارت

ديكارت هو ، حقاً ، المؤسس الاول للفافة الحديثة ، لأنه اعتمد في مذهبه على العقل . ولقد بلغ تاثير هذا الرجل في عصره ، وفي المصور التي تلته ، درجة ليس فوقها زيادة لمدتزيد . فهو بطل من الابطال ، لانه اعاد بناء الاشياء من البداية ، موجداً للفلسفة من جديد ، ارضاً حقيقية ، ارجمها اليها بعد ضلالها الف عام .

ه جل

لا بد من ان يكون القارى، قد تساءل عن السبب ، الذي حدانا على تثبيت حياة ديكارت ، في مؤخرة الكتاب ، بعد ان سرت العادة ، مدة طويلة ، ان نقرأ السير اولاً ، قبل الخوض في صلب الفلسفة . اجل، لقد تطبعنا بهذه الطريقة ، حتى اصبحت عقيدة راسخة ، لا يخطر ببال احد منا ان يقترح سواها . ولكننا آثرنا السير في الاتجاه ، الذي يعاكس المألوف ، للاسباب التالية :

كثيراً ما غيل الى فصل الفلسفة عن حياة الفيلسوف ؛ واكثر من ذلك ايضاً ، هو اننا غالباً ما نجهل سيرته ، لنكتفي بمذهبه الفلسفي . هذا السمت ، في اطلاعنا على الفلسفات الكبرى ، هو انحراف عن جادة الصواب ، لأن الفلسفة – كالادب والفن – حياة اولاً ، وحياة مؤلمة تجيش في اعماق الفيلسوف الصاخبة . الفلسفة ليست ، كما يظنون ، نشاملاً ذهنياً مستقلاً ، ينمو ويتسع من تلقاء ذاته ، دون ان يكون له مساس خميم بوجود الانسان ، الذي يتفلسف . هي ليست في حد ذاتها ، وبجد ذاتها ، كياناً خاصاً ، لكنها الفيلسوف عينه بلحمه ودمه . فحيثا نقرأ فلسفة ، تتكشف لنا بجلاء حياة انسان ، اراد ان يأكل من شجرة فلسفة ، توقف بجرأة – وألم ايضاً – حيال المعضلات الكينونية . المعرفة ، فوقف بجرأة – وألم ايضاً – حيال المعضلات الكينونية .

هو الذي يتفلسف ، لا الفلسفة ، وان الفلسفة كائنة بكيانه الشخصي . هي افراز وجودي . لهذا لا مناص لنا ، اذا اردنا ان نفهم الفلسفة فهماً صحيحاً ، من ان نعرف الفيلسوف ، الذي انبثقت منه.

ولكن ، ما دام الفيلسوف هو الذي يأتي اولاً ، ثم تكون فلسفته ، لماذا ترانا نحتفظ بالسيرة ، لمؤخرة الكتاب ? سؤال نجيب عنه ، بما يلي : للسيرة اثنان ، صاحبها وقارؤها . اما صاحب السيرة – وفي هذا المجال هو ديكارت – فلا ريب انه يكون ، من حيث الوجود ، قبل انتاجه الفلسفي . الفيلسوف ، من جهة وجوده ، سابق للفلسفة . هو اولاً ، وهي في المحل الثاني . وهذا يعني ، ان الفلسفة لا يكون لها قيمة ، في نظر فيلسوفها ، الا بمقدار ما تأتي امتداداً او انعكاساً صادقاً لاحساسه ، وشعوره ، وتفكيره ، واراداته .

ولكن وضع القارى، تجاه السيرة ، يختلف عن وضع صاحبها . نحن هنا في ميدان العرص والافهام ، لا في ميدان الوجود ، والغابة الاولى هي درس الفلسفة ، التي تعطينا خلاصة ما فكر به الفيلسوف . ولهذا تأتي السيرة ، في الدرجة الشانية ، لتلقي اضواء تفسيرية على الاتجاهات الفكرية ، التي يتخذها الفيلسوف . ان اطلاعنا على سيرته ، بعد ان نحيط بفلسفته ، هو الذي يعيننا على فهم فلسفة الفيلسوف ، فيجعلنا نعايش اراءه الى حد بعيد ، والا بقى فهمنا لها ذهنياً ، لا حياة فيه .

ولا اقصد بالسيرة – كما تعودنا ذلك – مجموعـــة من الحوادث والمناسبات فقط ، فنقول ابن ولد الفيلسوف ، وابن توفي ، وفي اي وقت من الاوقات سافر ، او مرض ، او استذ ، او تزوج ، او نشر

كتابه الاول ، الى ما هنالك من طوارى ، نحدث في الحياة البومية . هذا تاريخ ارقام ، لا ترقيم تاريخ . هذا سرد ازمنة وامكنة ، لا تخطيط حالات وجدانية ولكن يجب ان نفهم بالسيرة ، اولاً ، الحركات النفسية ، كالعوامل الوراثية ، والاندفاعات الغريزية ، والبواعث البدئية ، من اهوا ، وانفعالات ، ونبخات لا واعية . الفيلسوف انسان كباقي الناس ، له نزوات ، وميول ، وطباع ، ومزاج ، تسيطر على غط تفكيره . على ضو • هذا المفهوم النفسي للسيرة \_ اي كتخطيط لحالات وجدانية \_ نقول يجب عليها ان تأتي ثانية . من حيث اللون لا الكون ، فتعيننا هكذا اكثر ، الو اتفي أول الكتاب .

لا بد من ان يكون القارى، ، قد لاحظ انه يعود الى السيرة مرة اخرى — عندما يطالعها في البدء — ليطلب منها ثانية ما يوضح ويفسر اتجاهات الفيلسوف الفكرية ، هذه العودة الثانية ، تكون اوعى وانجع . قلما اكتفي بالسيرة ، بادى، بده ، مرة واحدة . ذلك ، لان رسالتها عند القارى، ، هي ان تفسر ، وان توضح فلسفة الفيلسوف ، وهذا يقضي بان يكون القارى، قد اطلع اولاً على الفلسفة برمتها . لذا ملنا الى تثبيت السيرة الديكارتية ، في آخر هذا الكتاب ، على ان لا نسرد من حياته ، قدر المستطاع ، الا مجاريها النفسية ، التي تساعدنا على ايضاح خطوط تفكيره العريضة . وقد اخترنا من هذه الجاري اهمها ، وهي ثلاثة :

### ولادته

ولدرينه ديكارت ، في لاهاي ، من منطقة لورين ، في ٢٦ آذار

عام ١٥٩٦. وقد مرضت امه برئتيها ، بعد مولده بسنة ، على وجهد التقريب ، نتيجة لبعض الآلام النفسية ، التي بقيت مكتومة عن الولد . ولم ينج ديكارت الصغير من تسرب هذا المرض اليه ، فورث عن والدته سعالاً جافاً ، ولوناً اصفر ، مما دفع الاطباء على الاعتقاد انه سيموت في شرخ الشباب ، ولن يعمر طويلاً .

لكن ديكارت لم يكن يثق كثيراً بافوال الاطباء، وقد اراد ان يظهر لهم قوة الارادة، في الانسان، والمدى البعيد الذي تذهب اليه، حين تسيطر على الجسم. فاخذ يعتني بصحته الاعتناء الزائد، فلا يشرب الخر الا قليلها، ولا يأكل الا الفاكهة والحضار، مفضلا اياها بكثير على لحوم الحيوانات، ظناً منه ان الفاكهة والحضار سبب لاطالة العمر. وكان يجب النوم، فيبقى في سريره، بعد ان يستيقظ، الساعات الطوال، متكناً على وسادته، يفكر صامتاً في معضلاته الفلسفية.

ولم يخف ديكارت ، في رسائله ، هذا المرض الذي ورثه عن والدته ، فكان مهازاً عنده ، لتدريب الارادة على قوتها الحقيقية . والواقع ان الذي يطالع فلسفته بامعان ، يرى بوضوح ان الارادة هي المفتاح الاكبر فيها . ولا شك في ان هذا المرض ، ومزاولة الارادة ، ونجاحه في اطالة عمره م فتكذيب نبوة الاطباء ، كل هذا كان له الاثر البعيد ، في جعله الارادة تتبوأ عنده المكان الارفع . الم يقل ان الارادة ، هي التي تضعنا على صعيد واحد مع الله ?

لكن هذه الثقة الشديدة ، بارادة الانسان ، لم تعمه عن الفارق العظيم الكائن بين المتناهي ، الذي هو نحن ، واللامتناهي الذي هو الله .

ان ارادة الانسان لا تقوى ، رغم زخمها ، على ان تسبر غايات الله . فهي قوية في نطاقها البشري ، لا غير ، والا ما الذي مجول دون معرفتها الاسرار الالهية ، في المستقبل ايضاً ? وقد صرح ديكارت ، في مساق حياته ، انه استاء كثيراً ، عندما علم ان بعض المنجمين ، (او العرافين ) تنبئوا عن يوم ولادته . وحجته في ذلك ، ان الحوض في غايات الله ، ومحاولة الكشف عن مراميها ، جرأة على عزته .

وقد قضت فلسفته ، فيا بعد ، على كل محاولة للبحث في العلل الغائية. وما لنا الا ان نتصفح كتاب «التأملات» \_ في التأمل الرابع - وان نقرأ بامعان كتاب « مبادى الفلسفة » حيث نجده يتحدث عن هذه الفكرة بلهجة قاطعة ، قائلًا : سنرفض من فلسفتنا رفضاً باتاً كل طلب للعلل الغائبة . وسبب ذلك ان اذهاننا ضعيفة جداً ، لا تستطيع ان تقف على غايات الله ، وان تمزق حجبها المستورة .

## الرؤما

ولا بد لنا من ان نجد \_ في ضعف صحته ، ومخاوف الاطباء على حياته ، وعزمه على البقاء ، رغم حكم الاطباء \_ سبباً للشك في كل ما محيط به ، ليبني الحقيقة على ما يجب ان يكون . فاعتزل المجتمع ، وراح يبحث عنها ، حتى وقعت له ، في المانيا ، الحادثة المعروفة «محادثة المدفأة» . كان ذلك ليلة ، ١ - ١١ تشرين الثاني عام ١٦١٩ ، وقد حبس ديكارت نفسه في حجرة دافئة ، واخذ يفكر في اقامة علم جديد ، يستطيع به ان محل المراء جميع المسائل والمعضلات ، التي تعرض للعقل الانساني . قال

في اول القسم الثاني ، من مقالته و كنت اذ ذاك في المانيا ، حيث دعتني و ظروف الحرب ، التي لم تنته بعد . ولما كنت عائداً الى الجيش ، من وحفلة تتويج الامبراطور ، اوقفني بدء الشتاء في قرية ، لم اجد فيها من و مخالطة الناس ما يلهيني . ولم يكن لدي ، اي هم او هوى يقلقني . لهذا و كنت البث النهار كله وحدي ، في غرقة دافئة ، حيث اجد الفراغ و اللازم للتأمل في افكاري » .

ويظهر ان ديكارت كان يسعى ، بجد زائد ، ورا ، فكرة اقامة علم جديد كل الجدة ، حتى صحب استغراقه في التأمل ، ذلك اليوم ، هيجان نفسي غريب ، وقع في شبه انخطاف ، على اثره ، وجاشت جوارحه حماسة ، فرأى ثلاثة احلام ، فسرها بدون اقل تردد ، بان « روح الجقيقة ، دعته الى وضع اسس هذا العلم البديع . ويمكن تلخيصها ، على ضو ، النصوص التي شرحت احلام ديكارت الثلاثة ، كما يلى :

- ( اولاً ) ان جميع المعارف الانسانية تقوم على اساس واحد . وهـذا يعني ان مفتاحاً واحداً ، هو الذي يفتح كنوزها المحجوبة .
- (ثانياً) ان ذاك الصوت الذي سمعه ديكارت ، في احلامه ، وتلك العلامات التي رآها،تشيركلها الى ان الدعوة للبحث عن المفتاح، هي من الله لا من الشيطان الماكر المخادع .
- (ثالثاً) ان مفتاح العلوم كائن في دواتنا . فعلى الفيلسوف ان يستقي المعرفة من نفسه .

والذي يطالع ، بامعان ، ( المقالة في المنهج ) وكتاب ( التأملات ) وكتاب ( قواعد لهداية العقل ) وكتاب ( مبادى. في الفلسفة)، يرى ان

هذه الافكار ــ وحدة العلوم ، والحـــاية الالهية ، والنور الفطري ــ موجودة في هذه التصنيفات .

#### النساء

كانت اسرة ديكارت ترغب في ان تراه متأهلاً. ولكن ديكارت لم يصغ الى الحاح اهله ، في سبيل الزواج ، لان جميع قواه كانت منصرفة الى خدمة العلم . وقد قالت عنه احدى السيدات ، اللواتي ملن اليه ، بان سحر الفلسفة كان عليه اقوى من سحر جمالها . والواقع ان ديكارت لم يجد جمالاً يماثل جمال الحقيقة ، التي كانت والده طيلة حياته .

ولا بد من التساؤل ، همنا ، هـل يتنافى الزواج مع البحث عن الحقيقة ، حتى يشيج الفيلسوف بوجهه عنه ؛ والواقع ، كما يتراءى لنا ، ان الفلسفة والزواج لا يتناقضان بتة . واكثر اعتقادنا ان ديكارت لم يتهرب من الزواج ، الا بسبب مرضه . فقد رافقه السل طيلاحياته ، مما جعله يتحاشى الهزات العاطفية ، التي تسيء جداً في مثل هذه الاجسام . والمعروف ان ديكارت كان حريصاً ، كل الحرص ، على حريته .

ولكن هذا الحرص الزائد لم يمنعه من ربط صداقتين نسائيتين ، كان لهما اكبر صدى في حياته ، وفي تاريخ الفلسفة ايضاً . الصداقة الاولى مع الاميرة اليزابيت ، ابنة فريدريك الحامس ملك بوهيميا ؛ والصداقة الثانية مع كريستين ملكة اسوج . وقد حبنت الفلسفة من هاتين الصداقتين ، سلسلة من الرسائل تبودلت بين الفيلسوف والاميرة ، والملكة ، حول القضايا الآدابية .

وكان ديكارت يرتاح كثيراً لان يتلمنذ نساء نجيبات. فهو يراهن السلم فطرة من الرجال. ولعل هذا الرأي في الرأة ، بوجه عام ، هو الذي حداه على قبول دعوة الملكة كريستين ، الى اسوج ، كي يلقنها الفلسفة. فقد ارادت ان تستنير بحكمته ، لتكون على الصراط المستقيم. ولكن جو « استكهلم » لم يلائم مزاجه ، بالنظر الى البرد. فاصيب بالنهاب رئوي ، ومات في ١١ شباط ١٦٥٠.

### شخصته

كان ديكارت متوسط القامة ، متناسب الاعضاء ، عريض الجبين ، كبير الرأس . وقد كان ، الى جانب ذلك ، ذا وجه مشرق ، ومظهر انيس ، وصوت عذب ، يتراوح بين العالي والمنخفض ؛ فيلذ الى سامعيه . والمعروف عن حياته ، كلها ، انها كانت منتظمة الى حد بعيد ، كانتظام فلسفته ، لا يعكر صفو سمائها ، كدر ولا هم . لم يزاول ديكارت شيئاً يفقده التوازن ، إن في جه او في فكره .

كان مرّحاً كل المرح ، خفيف الظل ، لا يشرب الخر الا قليلها . يحب الفاكهة ، والحضار فقط ، ويفضلها بكثير على لحوم الحيوانات ، اعتقاداً منه انها سبب لاطالة العمر . كان يجب النوم ، وكان يبقى في سريره ، بعد ان يستيقظ ، الساعات الطوال ، مستنداً الى محدته ، يفكر في المعضلات الفلسفية .

لم يكن مبذراً في حياته ، بل كان يؤمن حاجات بيته ، ويعامــل. خدامه معاملة حسنة للغاية ، حتى غدا محبوبهم حميعاً ، لكرمه ودماثة

اخلاقه . كان قليل الحديث ، لا يتكلم الا في الوقت المناسب ، ليقول بوضوح وتمييز ما هو ضروري لازم بديهي . واذا نحدث ، كان حلو الالفاظ ، لا يظهر مطلقاً بمظهر الفيلسوف . كان يفضل معالجة الامور شفهياً ، بدلاً من الكتابة ، بما يدل على شيء من الكسل في نشاطه الانتاجي .

كانت طيبة قلبه تحبب النباس به ، فحاول الكثيرون ان يتقربوا اليه . ولكن ديكارت لم يوزع صداقته ، بيناً ويساراً ، كيفها شاءت الظروف ، لانه لم يكن يثق الا بمن اخذ العلم رائده الاول . واذا صادق صدق ، لانه كان عالي النفس ، يسامح اعداءه ، عندما يشعر بندمهم على تصرفاتهم المخزية حياله ، واستعدادهم على التعاون معه من جديد (١).

# فهرست

| صفحة        |                                           |
|-------------|-------------------------------------------|
| Y           | كلمة لا بد منها                           |
| 10          | تصدير                                     |
| 19          | عصر دیکارت                                |
| 41          | اليــوم الاول ــ في المنهج                |
| ٧٣          | اليوم الشاني _ في الشك                    |
| 90          | اليوم الثالث ـ في النفس أو اليقين الاول   |
| 170         | اليوم الرابع ــ في الله او اليقين الثاني  |
| 177         | اليوم ألحامس ـ في ألعالم او اليقين الثالث |
| 190         | اليوم السادس ــ في الآداب الديكارتية      |
| <b>70</b> Y | حياة رينه ديكارت                          |

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

# المراسلة :

دار مكتبة الحياة – ص. ب. ١٣٩٠ بأسم صاحبها يحيى الحليل طبع علی مطابع شمینا۔ بتیزونت ایاد ۱۹۵۶